# CARTA CIRCULAR DE VAISAKH



Hamsa Siva Soham



CARTA N° 7 / CICLO 25 – 23 de octubre / 22 de noviembre 2011

The World Teacher Trust Argentina



#### Invocación

May the Light in me be the light before me.

May I learn to see it in all.

May the sound I utter reveal the light in me.

May I listen to it while others speak.

May the silence in and around me present itself, the silence which we break every moment.

May it fill the darkness of noise we do, and convert it into the Light of our background.

Let virtue be the strength of my intelligence.

Let realisation be my attainment.

Let my purpose shape into the purpose of our earth.

Let my plan be an epitome of the Divine Plan.

May we speak the silence without breaking it.

May we live in the awareness of the background.

May we transact light in terms of joy.

May we be worthy to find place in the Eternal Kingdom.

OM

Master E. K.

# Carta Circular de Vaisakh N°7 Escorpio 2011 Vrishika

#### ÍNDICE

| Plegaria para el año 2011 - 2012       |      |
|----------------------------------------|------|
| Mensaje del mes de Escorpio            | 5    |
| Mensaje del Maestro                    | 7    |
| Sri Krishna, El Señor / Gîtâ-Upanishad | 8    |
| Maitreya, El Señor                     | 9    |
| Maestro Morya / Maruvu Maharshi        | . 10 |
| Maestro Koot Hoomi / Devapi Maharshi   | . 12 |
| Mensaje del Maestro E.K.               | . 13 |
| Enseñanzas de Vidura                   |      |
| Palabras de Shirdi Sai                 | . 15 |
| Mensaje de Sri Ramakrishna             | . 16 |
| Plegaria del hombre común              | . 17 |
| Discipulado                            |      |
| Meditaciones Ocultistas                | . 19 |
| Rudra                                  | . 22 |
| Hojas del Ashram                       | . 23 |
| Sobre el Amor                          |      |
| Sobre el Cambio                        | . 25 |
| Sobre el Silencio                      | . 26 |
| Himnos a Agni                          | . 27 |
| Invocaciones de la Llama Violeta       |      |
| De la pluma del Maestro                |      |
| Sección de los niños                   |      |
| Cuentos para jóvenes                   | . 32 |
| Reseña de libros                       |      |
| Maestro Morya                          | . 34 |
| Ventana al servicio mundial            |      |
| Sri Suktam                             |      |
| Vishnu Purana                          |      |
| Paracelsus - Health & Healing          |      |
| WTT Argentina - Actividades grupales   |      |
| Gran Invocación                        |      |
| Calendario lunar                       |      |



El Dr. Sri K. Parvathi Kumar es presidente de The World Teacher Trust y fundador de la *Circular de Vaisakh*. Las Enseñanzas dadas en nombre de los Maestros provienen todas en pensamientos semilla expresados por ellos. Son elaborados y descritos por el Dr. Sri K. Parvathi Kumar para facilitar la comprensión a un nivel medio de miembros del grupo.

Publicación oficial de The World Teacher Trust Argentina

Swetha Padma - Laprida 1471, Vicente López - Provincia de Buenos Aires, Argentina



# Plegaria para el año

In His name we live, in His temple we live;
In Him verily we live until He opens His eye in us.
In His name He lives, in His temple He lives;
In Him verily He lives, as He opens His eye in us.
In the meanwhile, let us wait,
let us look to Him and not to each other.
Let us call Him in all to find all in Him,
When the life is a Car festival and not a war festival.

En Su nombre vivimos, en Su templo vivimos;
en Él verdaderamente vivimos hasta que Él abre Su ojo en nosotros.
En Su nombre Él vive, en Su templo Él vive;
En Él verdaderamente vive, mientras abre Su ojo en nosotros.
Mientras tanto, esperemos,
busquémoslo a Él en lugar de vernos los unos a los otros.
Llamémoslo a Él en todos para encontrar a todos en Él,
para hacer de la vida un Festival de la Carroza
y no un festival de guerra.

# Mensaje del mes de Escorpio

Escorpio exige una incisiva introspección en el propio modo de vida. Una introspección imparcial, profunda e incisiva siempre mostrará áreas que requieren más purificación. Las habilidades en el discípulo emergen desde el interior cuando está consagrado a la pureza. No se obtienen las habilidades de otras maneras. Dirigirse hacia el interior, desaparecer de la actividad y entrar en la recámara del silencio para la introspección es de mucha utilidad, incluso como práctica diaria. El aspirante que avanza se dedicará a tal introspección con mucha mayor profundidad en Escorpio, para conocer las distorsiones internas y eliminarlas a través de ajustes quirúrgicos. La pena de sí mismo inhabilita a trabajar sobre uno mismo.

¿Quién conoce mejor que uno mismo su diplomacia barata, su sentido de superioridad, sus pretensiones, sus engaños? Uno debe tener el coraje suficiente como para eliminar estos aspectos de sí mismo despiadadamente. Todo descuido en esta tarea provocará el crecimiento de veneno, que eventualmente devorará al aspirante.

El mensaje de Escorpio es: "encuéntrate a ti mismo, véncete y tu voluntad vencerá eventualmente en la objetividad".

Cultivar regularmente en uno mismo la práctica de traer a la superficie los aspectos internos indeseables es una actividad de Escorpio. Quienes se cultivan a sí mismos tienden a progresar, y reciben fácilmente la ayuda de los maestros.

Cultiva hasta el momento en que el que cultiva se haya transformado y sea totalmente diferente de lo que era antes de cultivarse. Toca tus profundidades y no tengas piedad para eliminar lo que no es deseable. La serpiente se transforma en una serpiente alada a través del proceso de incubación del escorpión. Marte es el mago que ayuda a lograrlo. Saturno

es el asistente del mago, que colabora con la necesaria paciencia para trabajar en el menor detalle.

Escorpio ofrece una oportunidad para morir a los patrones viejos y renacer con patrones nuevos y deseables. No sueltes el reflector. Ingresa en tu interior para eliminar lo indeseable. A todos estos aspirantes sinceros Sanat Kumara brinda la ayuda necesaria.

MENSAJE DEL MAESTRO

# Un sondeo



Dormir y estar despierto del sueño son estados conocidos para el hombre. Ambos estados son inevitables incluso para el Creador. ¿Cómo sucede el sueño? ¿Cómo nace el soñador en el sueño? Si se resolvieran las respuestas a estas dos preguntas, uno sabría cómo sucedió la creación y cómo ingresaron los seres en dicha creación.

El soñador no desea crear el sueño. El sueño sucede. El recuerdo del sueño también sucede, así como la experiencia del sueño también sucede durante su transcurso. Estos tres aspectos no están bajo el control del soñador. ¿Quién crea el sueño? ¿Quién crea el soñador dentro del sueño? ¿Cómo es que el soñador experimenta el sueño y cómo puede despertar del sueño? Estos aspectos están más allá del control del soñador. Decir que es el aspecto de la psique es una respuesta evasiva. Debe haber una inteligencia que trasciende la comprensión del intelecto humano que requiere ser sondeada. Esa inteligencia ha sido sondeada y se la conoce como *Eshwara* (El Maestro). Dicho Maestro existe en cada ser. Con Él como base el hombre experimenta los estados de sueño, ensoñación y vigilia. El Maestro está más allá de los tres como el cuarto. Aquel que llega a la realización del cuarto estado, se reconoce como el soñador, el sueño y la experiencia. Cuando uno alcanza la realización, también alcanza la realización de la creación y del Maestro de la misma.

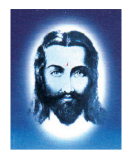


# La dicha interior

"Aquel que experimenta la dicha interior no siente inclinación por las sensaciones de la objetividad. Permaneciendo conectado internamente, experimenta una dicha inquebrantable." (5, 20)

El que entra en sí mismo, dentro de la recámara del corazón, eventualmente se desliga de la objetividad. Para dicha persona, los sentidos y la mente se vuelcan a su interior. Para un hombre de la objetividad, la mente y los sentidos se vuelcan hacia afuera. Volcarse hacia adentro y sintonizar permiten desligarse de la objetividad. Para volcarse al interior y sintonizar uno necesita observarse internamente, dentro de la recámara del corazón o la pulsación que danza rítmicamente en el corazón. A medida que uno avanza en profundidad dentro de la recámara, se establece en un estado de conciencia eternamente sereno e inmutable. Al vincularse con este estado uno experimenta una dicha que no tiene fin. Es por esto que gradualmente se pierde interés en la actividad sensoria, que no proporciona una dicha semejante.

# El yoga explicado



Cada hombre en su estado natural y normal es un yogui. En él están vinculados el alma y la personalidad. También están vinculados la conciencia y el principio vital. Lo mismo la mente y los cinco sentidos. Las cinco sensaciones, los cinco sentidos, los cinco elementos y las cinco pulsaciones están también en concordancia. En mayor o en menor grado, cooperan entre sí. Por lo tanto, en mayor o en menor grado el hombre está en un estado de yoga.

En una familia, el señor y la señora pueden pelearse, pueden discutir, pero aun así continúan viviendo juntos. Lo mismo sucede con una institución. A pesar de todo permanece la unión, a veces amistosamente y a veces con hostilidad. Cuando hay simpatía y acuerdo, se expresa el yoga.

El propósito de la práctica de yoga es el de lograr más y más acuerdo y simpatía, y de este modo obtener mayor terreno para el yoga. Cuando hay acuerdo entre el cuerpo, los sentidos, la mente y el Buddhi, eso ya es yoga. Cuando el pensamiento, la palabra y la acción siguen al Buddhi, es un estado de yoga. Incrementar el poder ígneo de Buddhi es también parte del yoga. Someter la personalidad al Buddhi es un paso más del yoga. Soltar el orgullo y el prejuicio en favor de Buddhi es un paso avanzado de yoga. Entregarse a "lo Divino en uno mismo" es el paso final del yoga. Por lo tanto, la práctica del yoga debe verse como un medio para ir logrando un acuerdo entre los varios aspectos de la conciencia humana. No debe verse como una práctica de rutina, algunas técnicas de respiración o contemplación y meditación. En el nombre del yoga, las personas hacen diversas actividades pero no resuelven el desacuerdo interno y el conflicto externo. Un yogui es aquel en quien no existe conflicto, ni en su interior ni a su alrededor.



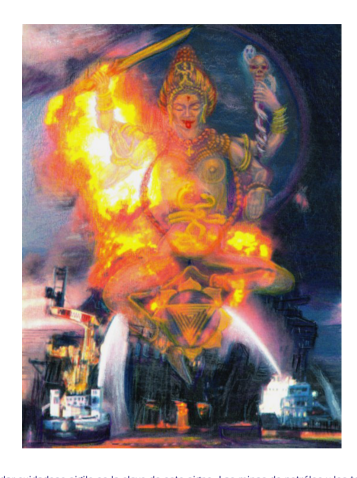
# Tiempo - Naturaleza - Verdad

Para conocer la verdad, uno necesita conocer el ser y la naturaleza que lo rodea. Toda la creación no es más que el juego entre espíritu y materia, esencia cósmica y naturaleza cósmica, principio cósmico masculino y principio cósmico femenino. El masculino es estable, quieto, eterno, expansivo, y está más allá de la mutabilidad. El femenino es activo, se multiplica, es mutable, está en constante cambio, en expansión y contracción. Con el principio masculino como base, el femenino juega a su alrededor en patrones, multiplicándose en variadas gradaciones. Crece y retrocede. Su actividad tiene un patrón y un plan temporal. Es así como la creación de la naturaleza halla su nacimiento, su crecimiento y su disolución. Todo lo que hace la naturaleza es la actividad femenina basada en la actividad masculina estable. La actividad de la naturaleza, desde el principio hasta el fin, se mide a través del tiempo. Como la actividad de la naturaleza es rítmica y métrica, se ha vuelto mensurable. El nacimiento del tiempo coincide con el nacimiento de la naturaleza. La muerte del tiempo coincide con la muerte de la naturaleza. El tiempo y la naturaleza son los mellizos que emergen y se funden juntos en el innombrable. Los conocedores del tiempo, e incluso los Avatares, emergen, llevan a cabo tareas de buena voluntad y se retiran, en función del conocimiento del tiempo.

El tiempo conoce la trama de la naturaleza, puesto que el tiempo es el observador de cada detalle del trabajo de la naturaleza, de su crecimiento y su recesión. Los que aprenden a respetar el tiempo y a conocer la ciencia del tiempo conocen la naturaleza y el espíritu detrás de Ella. El conocimiento del tiempo revela el conocimiento de todo; el conocimiento de "todo Aquello es - Aquello está deviniendo". El conocedor del tiempo sabe acerca de ser y devenir en el juego.

# Escorpio: la Madre Oscura y las consecuencias de la ceguera

Pintura de Ludger Philips



Guardar cuidadoso sigilo es la clave de este signo. Las minas de petróleo y los tesoros ocultos están vinculados con Escorpio. Donde no existe la posibilidad para que entre el sol y donde la oscuridad es constante está la influencia de Escorpio. La desaparición es la actividad de este signo y de la casa. La desaparición de la luz del alma, a través de una caída gradual en el estado de materia, es el proceso que se produce aquí. La suspensión de la conciencia, debido al predominio del plano material sobre los planos superiores, es la actividad. La muerte, la pérdida de la conciencia, el desmayo y el estado de coma son causados por la influencia de este signo.

(Maestro E. K., Astrología Espiritual.)



#### Buenas semillas de crecimiento

Una nación, una raza, una familia o un hombre caen cuando no piensan bien. El pensamiento sano es la base para un individuo, para un grupo, para una familia, una raza y una nación. Si la base es débil, todo lo que se construya encima está destinado a caer. Los pensamientos basados en la duda, la sospecha y el miedo invitan la correspondiente caída a través del tiempo. La caída de naciones desarrolladas y de razas en el pasado se debió a pensamientos de sospecha, duda y miedo. Los pensamientos de buena voluntad son, por lo tanto, las buenas semillas de crecimiento.

Una vez, un sirviente tuvo un pensamiento de buena voluntad y decoró el carruaje de su Maestro de un modo muy especial. El Maestro observó el carruaje y admiró al sirviente por su devoción. Le dijo: "Respeto tu intención al decorar el carruaje de este modo tan especial, pero el carruaje se torna pesado con la decoración y provoca una carga adicional para el caballo. Por consecuencia, el viaje no será tranquilo". El sirviente reacomodó el carruaje de modo que quedó normal, simple y limpio. El Maestro y el sirviente viajaron en él cómodamente. El Maestro tuvo la sabiduría para prever las consecuencias de una decoración cargada. Las personas que decoran excesivamente sus vidas sólo agregan peso a sus vidas, que tienden a ser pesadas. Tal previsión en el pensamiento en relación a la acción presente facilita el libre fluir de la vida, que no se termina abruptamente debido al ensalzamiento.

#### MENSAJE DEL MAESTRO E. K.

# Una clave para la vida divina



Se dice que la Creación es el campo de la Ley. Su sentido es la acción, la experiencia correspondiente y la evolución, y por lo tanto se llama el Campo de Acción. Si uno cultiva el campo en sintonía con la ciencia de la Ley y la Acción, producirá el cultivo, es decir, la evolución y producción de frutos. Si se ignora la ciencia de la Ley y la Acción, habrá sequía, dando como resultado el dolor y la lucha. Cuando las acciones se llevan a cabo en sintonía con la Ley, cae una lluvia de Gracia, y el campo (el cuerpo) se transforma. Dicha transformación conduce a las posibilidades de vida Divina y experiencia Divina.



# Enseñanzas de la Sabiduría

# Redondeo



El hombre de sabiduría permanece Escondido tal como el fuego dentro de la leña.

La medicina para curar enfermedades es a veces amarga. Inclusive se hacen cirugías si así lo requiere la enfermedad. El doctor no trata al paciente de acuerdo a los deseos del paciente, sino de acuerdo a los requerimientos del paciente. De manera similar, el Maestro espiritual trata a sus discípulos de acuerdo a la necesidad del discípulo. A algunos los alienta, a otros los desalienta, algunos son reprendidos, otros son ridiculizados. Dependiendo del ángulo de la personalidad del discípulo, me acerco a él desde la dirección contraria para redondear el ángulo.



# Dios, el único gurú

Plegaria del hombre común



De hecho, hay tres palabras que me "pinchan" en mi núcleo:

- 1. Gurú el guía espiritual,
- 2. Karta el hacedor de las acciones, y
- 3. Baba el padre.

Porque Dios es el único Guru. Y mi Divina Madre es la única Hacedora de las acciones, yo solo soy un instrumento en Sus manos. Siempre me siento como Su niño.

Durante las plegarias
nos vienen pensamientos descarriados.
Son intrusos.
Nos intimidan.
No nos dejan
que nos relacionemos contigo.
¡Sin embargo, nosotros continuamos rezando!
A media que vamos orando,
nos viene la revelación:
"Veme a Mí en todo pensamiento descarriado
como en cualquier otro pensamiento.
Yo permanezco, mientras que los pensamientos desaparecen en Mí".
Por eso, nosotros persistimos en nuestras oraciones.
Ayúdanos a orar.

# La clave de la relación correcta

Los actos de buena voluntad abren puertas hacia los pensamientos del correcto vivir. Los actos de buena voluntad son maestros invisibles. Actos continuos desinteresados, por pequeños que sean, le permitirán a uno recibir un flujo de pensamientos de la relación correcta. Los llevarán en última instancia a encontrar al verdadero maestro quien lo guiara por el camino del Discipulado. Aquellos que no se someten a actos de buena voluntad nunca pueden comprender el sendero de la Verdad enunciado por el maestro.

Un discípulo

# Meditación 59



Man is bound in Chakra. Chakra breathes out lotus.

Lotus delivers serpent. Serpent is Kundalini.

Lotus is Padma. Chakra is the wheel.

The wheel rotates.

El hombre está atado en el Chakra. El Chakra exhala un loto.
El loto pare una serpiente. La serpiente es Kundalini.
El loto es Padma. El Chakra es la rueda.

La rueda rota.

#### Comentario:

Se espera del estudiante de meditación que conozca los siete centros etéricos que se hallan a lo largo de la columna cerebroespinal. Estos siete centros son los vórtices de energía que dirigen los siete planos de conciencia, a saber: la conciencia física (Muladhara), la conciencia emocional (Swadhistana), la conciencia mental (Manipuraka), la conciencia buddhica (Anahatha), la conciencia etérica (Visudhi), la conciencia como "Yo Soy" (Ajña), y la conciencia como "Aquello Yo Soy" (Sahasrara).

En el individuo común, egoísta y ocupado en lo mundano, los centros superiores, desde Anahatha hasta Sahasrara, no están activos. Los centros inferiores, desde el plexo solar hasta Muladhara, están activos, puesto que el hombre mundano piensa sólo en su propio bienestar, deseos, placeres, y trabaja únicamente para encontrar satisfacción en el plano físico. Los tres centros inferiores se mueven como ruedas (chakras). El hombre

se mueve en esta rueda de energía, teniendo las mismas experiencias una y otra vez. El movimiento de la rueda es circular y no espiral. De este modo, el hombre permanece atado como un roedor dando vueltas alrededor de una noria. Eso es lo que significa la afirmación: "el hombre se halla atado a los chakras".

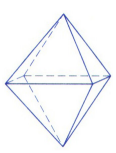
Cuando el hombre evoluciona y se ocupa de su crecimiento personal, lenta y gradualmente pensará en el bienestar de los demás. Esto le abre la puerta a estados más elevados de conciencia mental. Se siente atraído hacia los hombres sabios y trata de seguir los principios de la sabiduría. La sabiduría es luz. Cuando prevalecen los pensamientos de sabiduría, la luz prevalece en la mente. La luz es luz búdica que ilumina la mente. El hombre se dirige hacia la luz y sigue el sendero de la sabiduría, al cual se le conoce como el discipulado. A medida que el hombre focaliza su interés en la sabiduría, los chakras (ruedas) se transforman en lotos. Estos lotos se despliegan a través del movimiento espiral. De esta manera, el despliegue de los chakras en lotos es a través del refinamiento del pensamiento humano.

El chakra y el loto representan el potencial oculto para el despliegue (chakra), y la manifestación de dicho potencial (loto). La espiral del tiempo permite la emergencia de esta conciencia, la cual es descrita como la serpiente Kundalini.

Al estudiante se le aconseja visualizar los chakras y las formas del plano búdico, como el loto blanco, el elefante blanco, el caballo blanco, el amanecer, los templos sagrados, los Ashrams, los Maestros de sabiduría, el pájaro blanco, el águila blanca, el cisne blanco nadando en aguas claras y azuladas, etc. Esta visualización y contemplación en las formas que se hallan en el plano búdico le proporcionará al estudiante la debida inspiración para dirigir pequeños actos de servicio en el mundo. Cuando crece la contemplación, el servicio también aumenta proporcionalmente. Se complementan el uno al otro. Cuando aumenta adecuadamente la contemplación en las formas de luz y la ejecución de los actos de servicio, el potencial de despliegue emerge progresivamente en el tiempo. El tiempo es el causante de esta emergencia. Cuando ocurre este fenómeno, el chakra gradualmente se despliega en un loto. La conciencia es como un manantial de luz espiral. A la luz espiral se la llama

Kundalini, la luz enroscada. Esta luz enroscada o enrollada en un chakra se desenvuelve en una fuente de luz. A este proceso se le conoce como *el despertar de Kundalini*. Seguidamente, Kundalini preside sobre el loto, que antes había sido un chakra. El chakra encarcela a la conciencia; el loto la libera.

El estudiante puede visualizar un chakra (Anahatha, Visuddhi o Ajña). Podrá luego visualizar el gradual despliegue del chakra en un loto. Y más adelante podrá visualizarse en forma de luz presidiendo sobre el loto.



#### 61. El Damaruka de Rudra

Éste es un instrumento musical que produce un sonido. El instrumento consta de un triángulo invertido, colocado sobre un triángulo normal. El triángulo de arriba representa los planos de la Verdad. El triángulo inferior representa la Verdad distorsionada. Nuevamente la parte alta representa el estado de los ángeles y la parte baja representa el estado de los ángeles caídos. El Señor, sosteniendo el símbolo en Su mano, hace que las cosas se den la vuelta hacia abajo y viceversa. Esto lo hace con la ayuda del sonido. Rudra es también el Señor del sonido OM.

# Lo objetivo y lo subjetivo



- 1. La Cosmogonía es el lado objetivo de la Teogonía. La Materia es el lado objetivo del Yo subjetivo.
- 2. La mente es tanto subjetiva como objetiva y es por lo tanto el principio intermedio.
- 3. El cambio es objetivo. La muerte y el nacimiento don objetivos. Los conceptos del espacio y del tiempo son objetivos. De hecho, todos los conceptos son objetivos para quien los concibe. El que los concibe es subjetivo.
- 4. No hay otra segunda persona más que aquel que concibe, puesto que él es siempre subjetivo y siempre singular y es el trasfondo de toda concepción.



# Sobre el Amor

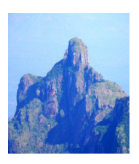
# Sobre el Cambio



El Amor une y sintetiza.

La implementación del cambio debe proseguir a su instalación.

Dicha implementación es un trabajo de equipo,
pero no una fantasía del personal superior.



#### Sobre el Silencio

# Himnos a Agni



El Silencio es el puente entre los siete planos de existencia.

La Existencia es Silencio.

56. A BHANUNA PARTHIVANI JAYAMSI MAHASTA UDASYA DHRUSHATA TATASTA SA BHADASWA APABHAYA SAHOBIHI

SMUDHO MANUSHYAM VASUSHO NI JURVA

¡Oh, Señor Agni! Tu fulgor es poderoso, muy inspirador. Con tu luz iluminas tanto como puedes los cuatro rincones del planeta. Tú distancias las calamidades. Con la ayuda de tu fulgor conquistas la oposición y eliminas a los enemigos.

#### Comentario:

Los cuatro rincones del planeta Tierra significan, el cuerpo con sus cuatro partes, a saber, la cabeza, el torso superior, la parte inferior del torso y las extremidades. La Invocación de la luz del fuego efectivamente y la visualización de su alcance hasta la punta de los dedos de las manos y los dedos de los pies y el cuerpo entero permite la eliminación de los rincones oscuros, que llevan el potencial de la enfermedad, el envejecimiento y la muerte. Tal visualización también se debe hacer con el fin de vencer los pensamientos y deseos que puedan causar el estancamiento y la caída del alma. La contemplación es también recomendado para visualizar, además, que la luz elimina (mata) de manera efectiva lo diabólico que es contrario a la vida y contrario a la evolución del alma. Se trata de una oración efectiva la visualización de la llama de fuego refulgente.



# Invocaciones de la Llama Violeta

¡Llama Violeta!
¡Llama Violeta!
¡Cúranos las heridas con el Bálsamo Violeta!
¡Somos los prisioneros lisiados!
Restáuranos a la Casa del Ram.

¡Llama Violeta!
¡Llama Violeta!
¡Somos también hijos de Dios, pero avergonzados!
¡Nos acercamos a Ti en equipo!
¡Amánsanos para entrar ardientemente en el Tiempo!

¡Llama Violeta!
¡Llama Violeta!
Oramos, nos arrodillamos y
nos postramos bajo Tu Cúpula.

# Preguntas y respuestas



*Pregunta:* Maestro, cómo ve usted que se mantenga la causa de la mujer en una sociedad en la dignidad que le corresponde?

*Respuesta:* Esta pregunta ha surgido una y otra vez inclusive en el pasado. Varahamihira, un gran sabio, recomendaba:

- 1. Abstenerse de hacer comentarios sobre las debilidades de la mujer, incluso si esas deficiencias son encontradas. En su lugar observar las virtudes y hablar de ellas, si es necesario. Esto debe ser seguido sobre todo por las mujeres y en general por los hombres.
- 2. Los episodios del pasado muestran que el verdadero enemigo de la mujer es la mujer misma. Esto surge debido a los celos, los cuales requieren ser ignorados y desatendidos.
- 3. Antes de que el hombre hable del carácter de una mujer, deben saber que ninguna mujer pierde carácter sin la participación del hombre. En términos generales, las mujeres cuidan su carácter mucho más que los hombres.
- 4. De acuerdo con las escrituras la piedad del conocedor descansa en sus pies, la de la vaca descansa en sus ubres, la de las ovejas y los caballos en su cabeza, pero en las mujeres la piedad esta por todo el cuerpo debido a su maternidad, su carácter y su servicio a la familia. Tienen que asegurarse de no ser tocadas indiscretamente por los hombres. Los hombres y las mujeres necesitan acarrear este conocimiento.
- 5. Las mujeres son limpiadas por la Naturaleza a través de sus períodos mensuales, mientras que los hombres necesitan un esfuerzo adicional para ser puros. Esto tiene que ser comprendida por los hombres y mujeres. La pureza de la mujer se restaura después de cada período.

- 6. Una casa en la que la mujer es insultada es una casa que poco a poco se decae en su esplendor.
- 7. Los hombres deben saber (las mujeres también) que ningún hombre puede llegar a existir sin la mujer. Los hombres deben su existencia a las mujeres. Por ello se les encomienda ser respetuosos hacia la mujer, sea madre, esposa, hermana, hija y sus colegas y amigas.
- 8. Son los hombres los que juzgan a las mujeres más que las mujeres. Las mujeres soportar insultos en silencio. El auto-control en materia de sexo es mucho más en las mujeres que en los hombres. El hombre es más débil en este sentido.
- 9. Los hombres se olvidan rápidamente sus gestos de amor, las mujeres no. Lo mantienen en agradecimiento y lo recuerdan que de vez en cuando.
- 10. A veces las mujeres son tratadas como artículos y como medios de placer por los hombres. Las mujeres no hacen esto.
- 11. Se sabe desde tiempos inmemoriales que las mujeres son mucho mejores que los hombres en materia de paciencia y tolerancia.

Si el hombre y la mujer conocieran estas dimensiones de la feminidad, tal conocimiento resultaría eventualmente en su defensa.

SECCIÓN DE LOS NIÑOS

# La doctrina de la Ética

Dr. K. Parvathi Kumar



No esperes:
comprensión del yerno,
poesía del ignorante,
cuervos blancos y
buenas semillas de malos granos.

#### Queridos niños:

No descuiden la moralidad que sus padres y maestros les enseñan. Tal moralidad forma las semillas para los guardianes futuros de vuestra vida. No busquen la compañía de aquellos que son indiferentes, insensatos e irresponsables entre los de su edad. No se junten con aquellos que dicen mentiras fácilmente.

Si seguen lo anterior, cerrarán la puerta a posibles tristezas de la vida.

(Tomado del Editorial del Dr. K. P. Kumar en el sitio web: www.jugendforum-mithila.de)

# La mayor ofrenda - PARTE II

Ekkirala Krishnamacharya, "The greatest offering" (abreviado, continuará). Wisdom Tales (Cuentos de sabiduría). Visakhapatnam: Kulapati, 2003.

Radhamohan se sintió decepcionado acerca de la bienvenida que el Swamiji le dio. Él pensaba que había ido a la persona equivocada en su vida y expresó sus sentimientos. El Swamiji contestó: "Te recibo del mundo loco a mi afectuoso corazón con las manos abiertas". Hago esto como lo haría por cualquiera. Se tendrá cuidado de tu estómago y no es un problema para mí. Puedes probarte a ti mismo y averiguar si te ajustas a cualquier parte del trabajo de mi Ashram. No me pertenece, de la misma manera que yo no pertenezco a mí mismo. Pertenezco al Uno al que represento, y tú también puedes intentar serlo. La Naturaleza es hermosa aquí, pero solamente puedes heredar esa belleza a través de tu trabajo. Mira cómo todos mis seguidores trabajan aquí de la mañana a la tarde sin levantar su cabeza. ¿Piensas que están cansados? No, todos juegan con su trabajo. Es debido a que trabajan para otros. Este Ashram no es para disfrutarlo, sino para recibir a otros. Los demás permanecen como los demás mientras vivan aquí como en una casa de huéspedes. Otros se convierten en sí mismos, los residentes de este Ashram, desde el momento que empiezan a encontrar su trabajo. Intenta encontrar tu propio trabajo y encuéntrate a ti mismo si quieres crecer o disfrutar tu estancia aquí como un invitado."

Radhamohan estaba asombrado. Preguntó: "¡Swamiji! Dame algún trabajo y guíame a cada paso en cómo proceder, para no hacer lo incorrecto."

"¡Esto es lo que lo que piden 99 de cada 100!" sonrió el Swamiji. "El trabajo no es algo que se da sino que es algo que se asume. Si sientes que este Ashram es tuyo, comenzarás a conocer tu trabajo. Sólo entonces comenzarás a crecer. Si te confío algún trabajo, no serás de ninguna manera mejor que un sirviente pago, en cuyo caso es fácil trabajar sin responsabilidad."

#### Cuentos de sabiduría

Los Videntes de todos los tiempos comunicaban principios de sabiduría intricados a través de historias lúcidas y simples. Un buen maestro es sin duda un buen narrador de cuentos. El Maestro E.K. era conocido por este tipo de narración. El inspiró a muchos en el camino de la rectitud a través de sus enseñanzas, e inevitablemente había narración de historias en cada charla que el dio. Cuando hablaba de Homeopatía, los oyentes podían comprender a un paciente por la descripción del medicamento que él solía dar. Esa era su habilidad.

Que estas historias ayuden a los lectores a encontrar pistas de sabiduría para enriquecer su comprensión.

# Master E.K.S WISDOM TALES

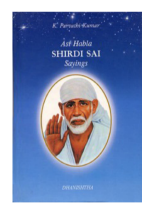
Ekkirala Krishnamacharya: Cuentos de sabiduría (Wisdom Tales) Pedidos a: The World Teacher Trust info@wtt-global.ch

# Así habla Shirdi Sai

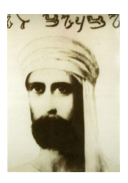
Sai Baba de Shirdi ha sido una gran inspiración para los teístas de todo el mundo. Él es un iniciado con el que todas las religiones han estado de acuerdo. Demostró humanismo y humanismo superior sin el color de ninguna religión. Este libro contiene enseñanzas importantes de Shirdi Sai Baba para una mejor comprensión y práctica.

Extracto: "Practica factible"

Come aquello que puedas digerir. Practica aquello que sea factible. No busques una práctica espiritual que no puedas sostener. Te causa indigestión y el consiguiente disgusto.



K. Parvathi Kumar: **Así habla Shirdi Sai** (Shirdi Sai Sayings) Pedidos a: The World Teacher Trust info@wtt-global.ch



#### PARTE FINAL

Una discusión con el Thâkur acerca del hombre y sus estados post mortem. El Sûtrâtman. El sueño profundo y la muerte. Ânanda Svâmi y el deleite del Coronel.

Tomado de: H. P. Blavatsky, Por las grutas y selvas del Indostán

Luego hubo un silencio un tanto embarazoso. El Coronel, que ya había sufrido tres reprimendas seguidas, estaba tocando sus lentes, sacándoselos, frotándolos, pero sin decir una palabra, olvidando, no sólo de expresar su alegría por las noticias, sino también de agradecer al recién llegado por asumir la responsabilidad de su "educación preliminar."

- —En qué consiste esta educación preliminar? —pensé yo. —¡Todos van a reírse de él!
- Tengo una carta para usted del Thâkur-râja y un pequeño regalo
  dijo el mensajero, rompiendo el silencio.

Metiendo su mano debajo de su prenda de muselina, sacó de sus pliegues un sobre sellado y una pequeña caja y los puso en frente del Coronel. Al verlos, nuestro presidente por fin volvió en sí y llegó a su estado mental normal.

—¡Ah!¡Le estoy muy, muy agradecido... mi gurú! —contestó el Coronel, sonriendo alegremente. —Me permite? —preguntó, señalando la carta.

El gurú se inclinó ligeramente e hizo un gesto de afirmación, tan digno y lleno de gracia que hubiera honrado a cualquier marqués en un salón de París. La carta estaba abierta y primero se leyó en silencio, luego se nos comunicó el contenido. Era corto pero contenía muchas noticias interesantes para todos nosotros.

—Le envío, querido Coronel —escribió el Thâkur— el instructor de ciencias de su interés, como le prometí. Subramanya-Muruga-Ânanda-Svâmi (para abreviar, puede llamarlo Ânanda-Svâmi) es joven, pero ya ha alcanzado el penúltimo paso hacia el templo interior del *gupta-vidyâ*.

Es un miembro de la Hermandad de la Arboleda y, por lo tanto, conoce bien todos los métodos de los diferentes sistemas, como los practican las diversas sectas. No siendo un hindú, usted, claro está, no puede practicar cualquiera de los métodos especiales de las sectas, pero tendrá una elección entre las enseñanzas de las mejores escuelas, y así podrá aprender mucho... Siento sinceramente que, incluso en el caso de aprobar exitosamente estas pruebas, usted no podrá pertenecer a nuestro *âsrama*<sup>1</sup>. Usted está casado, es padre de una familia y un hombre mundano, tres obstáculos insuperables en el camino al *râja-yoga*.

Ante esta frase, el Coronel se atrancó ligeramente y por un segundo su voz se hizo inestable. Como un eco, en el rincón distante se podía oír un suspiro casi imperceptible pero acongojado, más como un gemido... Mirando rápidamente a mi alrededor, vi una figura alta en el puente, desapareciendo en la oscuridad.

Pobre Nârâyana, pensé yo, y le pedí al Coronel que continuara con su lectura. Nadie prestó atención alguna a este suspiro evocado por la tristeza; nadie excepto, me pareció, el recién llegado. Sus pesados párpados se levantaron y lanzó una mirada rápida desde abajo del grueso flequillo de sus pestañas hacia el puente. La expresión enigmática de aquellos ojos azules, oscuros como la noche, me impresionaron tanto que pensando en su significado no oí el final de la carta del Thâkur y tuve que preguntarle al Coronel que me la diera para leerla:

Sin embargo, si usted emerge victorioso de las pruebas, esto no impedirá que lo considere como mi chela en ciertos respectos. Pero no espere llegar a ser un râja-yogin. Esto es enteramente imposible.

Mañana, al amanecer, todos irán con Ânanda-Swâmi, que les mostrará un camino poco conocido, aunque el más corto, a mi casa. Por ciertas razones, irán en el carruaje del Mahârâja solamente hasta el pueblo más cercano, desde donde el carro será enviado de regreso. No se preocupen por su equipaje; se ha despachado desde Bhurtpore. Encontrarán otro transporte en el pueblo, que los llevara a Srî-Muttra, el lugar de nacimiento de Krishna. Desde allí tendrán que ir en barco, a caballo e incluso a pie a través del bosque. Para la upâsikâ se preparará un palan-

1. Un templo secreto dentro del cual solamente se admiten individuos iniciados.

quín, pero incluso ella deberá ir a pie por unos quince kos². Díganle que no se desamine: comprobarán que nuestros caminos son más fáciles que los medios de transporte anglo-hindúes o europeos; me aseguraré de ello. Les aviso que mantengan secreta esta visita a nuestras selvas Râjput; no es asunto de los badâ-Saab.

Entonces siguieron unas cuantas líneas más de instrucción y se hizo mención al *sâlagrâma* que él había enviado al Coronel.

El Coronel estaba inexplicablemente feliz con tal extraño regalo. Excitado, examinó el *sâlagrâma* desde todos lados, admirándolo. Habiéndose enterado por Ânanda-Svâmi que debía llevarlo en su cuerpo para una mayor eficacia de sus cualidades ocultas, el Coronel empezó a atosigarme para que lo cosiera inmediatamente a un pequeño bolso de piel con una cinta, para atarlo alrededor de su cintura. Fue a buscar una aguja, hilo y una tijera. Solamente cortando un par de guantes infantiles nuevos pude asegurarme la paz para el resto de la noche.

Mucho después de medianoche, mientras iba a descansar por un par de horas antes de irnos, vi dos figuras en los peldaños de la terraza. Una estaba sentada con su cabeza en sus manos; la otra estaba enfrente, de pie, con las manos cruzadas en su pecho. Reconocí a Nârâyana y Ânanda-Svâmi...

#### COMENTARIO FINAL

Las historias están inconclusas. Nunca se ha encontrado la continuación. El último capítulo apareció en agosto de 1886. En ese tiempo, H. P. B. estaba progresivamente más y más ocupada escribiendo *La Doctrina Secreta*, y quizás no encontró tiempo para continuar escribiendo sus historias de viaje. ¡El Maestro la llamó a otro trabajo!

Pronunciemos la plegaria de Maestro Morya:

Tú que me has llamado al camino del trabajo, acepta mi capacidad y mi deseo.

Acepta mi trabajo, Oh Señor, porque de día y de noche Tú me contemplas.

Manifiesta Tu mano, Oh Señor, porque grande es la oscuridad. ¡Yo Te sigo!

2. Un kos es aproximadamente una milla y cuarto inglesa.

#### VENTANA AL SERVICIO MUNDIAL

# **Noticias y actividades**

(Los aportes son bienvenidos)

#### Informe de España

Nombre del Grupo: WTT Vasantha - Barcelona

Contacto: Pilar Quiroga Dirección: variable

Teléfono: +34 93 351 00 30

e-mail: wttvasantha@hotmail.com; pilar-qi@telefonica.net

#### **Actividades:**

- Plegarias habituales: Luna llena, Luna nueva (con ritual del agua) y Dhanishtha.
- Un grupo de estudio de la Doctrina Secreta se reúne regularmente todos los viernes. El primer viernes del mes estudiamos los seminarios del Maestro K. P. Kumar con la ayuda de las grabaciones, transcripciones y libros. Ahora estamos trabajando con el seminario sobre "La Persona Cósmica" dado por el Maestro el pasado mes de Enero, en India.
- Cada tres meses tienen lugar discursos sobre la Doctrina Secreta.
- Meditaciones grupales todos los viernes.
- Grupo de curación todos los jueves.
- Clases: una vez al mes se dan charlas y cursos sobre "Curación", "Tarot", "Numerología", "Geometría" y "Arte".
- Colaboración activa con "Buena Voluntad en Acción".
- Colaboración activa del grupo con Dhanishtha (traducción, corrección).
- Colaboración en actividades de WTT- España (grabación y distribución de CDs)
- Recaudación de donaciones para diversas instituciones y proyectos de voluntarios y ONGs.
- Celebración de los cumpleaños del Maestro CVV, EK, KPK y HPB.
- Celebración del "Día del Loto Blanco", "May Call Day" y "Día de la Buena Voluntad".



# La naturaleza y las características de la Madre del Mundo

Dr. Sri K. Parvathi Kumar Convivencia de Grupo en Wengen, Suiza Mayo de 2002

#### Himno decimotercero

(continuación)

Pingalâm – Es el nervio para ascender, el Nadi Pingala. Es el nadi o el canal de luz que nos lleva hacia arriba. Se relaciona con la ley de la evolución. Ida se relaciona con la involución. La Madre es a la vez Ida, Pingala y Sushumna. Pero, ¿por qué el himno sólo habla de Pingala? Es el requerimiento inmediato del buscador de la verdad. Ida ya está hecho. Es por eso que él está aquí con todas sus impurezas. Ahora quiere elevarse. El himno es para aquellos que quieren elevarse en su conciencia. Una vez que se elevan, se pueden situar en el centro. Es por eso que Pingala recibe atención en todos los cultos. La manifestación, que es un proceso involutivo, se hace a través de Ida. La espiritualización ocurre a través de Pingala. Luego tiene lugar la centralización, una vez que hayamos logrado la maestría sobre Ida y Pingala. Por eso aquí se habla de Pingala. En India se ha concebido al Ganges como Ida, y al Yamuna como Pingala. Por esta razón en las escrituras se dice que Krishna fue encontrado a orillas del Yamuna, no en el Ganges. Actualmente el Ganges es más famoso. Se considera que es el río más sagrado de los indios, y ellos toman allí su baño habitual. Pero Krishna fue encontrado a orillas del Yamuna, o sea de Pingala.

Pingala da la experiencia espiritual, la proximidad divina, la presencia de tu Maestro y la máxima presencia que es la presencia de la Madre como Luz. El color de Pingala es el de la miel. Es el amarillo dorado

transparente que hace posibles las experiencias espirituales verdaderas. Esto significa que el color dorado del que hemos estado hablando, en su nivel de transparencia, se dice que es el color de Pingala. Esto quiere decir que en relación al cuerpo etérico, uno ha logrado los estados más avanzados. Entonces se puede danzar con Krishna –la conciencia universal que está en uno como conciencia individual. Es una forma de presentación poética de las escrituras.

De modo que Pingala está conectado con el nadi que se relaciona con el despliegue de la conciencia, con la puerta de entrada a las experiencias espirituales, y en sus estados avanzados permite tener el romance divino. Como es de color miel, la miel se convirtió también en un aspecto importante de la vida espiritual. La gente debe usar miel a diario en su vida y debe ser tan natural como sea posible, porque ahora estamos haciendo todo artificial. El impacto de la miel en el cuerpo ha sido explicado detalladamente en Ayurveda. La grasa que tenemos se quema fácilmente si ingerimos mucha miel, porque la miel produce calor y el calor consume la grasa en exceso del estómago. Pero debemos ser capaces de soportar el calor. Es por eso que para todas las situaciones de sobrepeso, el Ayurveda sugiere beber frecuentemente agua con miel. Quemará la grasa, que es un tipo de manifestación pesada.

Otra manera de fortalecer los intestinos y el sistema digestivo, es colocar una cucharada grande de miel en la boca y saborearla de a poco con la lengua y el paladar. No hay que apurarse por tragarla. La lengua se alerta, se despierta y la lengua es el representante de todo el sistema digestivo y los intestinos. La limpieza de nuestra lengua le dice al doctor ayurvédico cuan limpio está nuestro estómago. Las lenguas sucias indican estómagos sucios. Limpiar diariamente nuestra lengua, es tan bueno como limpiar el estómago.

No piensen que intento imponerles algunos hábitos de la India. Sea indio o no, es saludable, porque la lengua es el embajador del estómago y la lengua siempre debe tener un sabor agradable al paladar. La gente puede no saber que la lengua tiene un sabor natural que le es propio. Si está cubierta con demasiadas cosas y no está limpia, pierde el gusto. Una lengua que ha perdido el gusto ya no puede degustar el verdadero sabor de la comida. Una lengua limpia repele todo lo que no es limpio en la

comida. Hay una ciencia de la lengua, además de todas las ciencias que estudiamos en espiritualismo. La ciencia de la lengua es muy importante.

Sólo la nariz y la lengua tienen una función doble. Los ojos ejercen una función, los oídos ejercen una función, la piel ejerce una función. Pero la nariz y la lengua ejercen dos funciones. La nariz toma y da. La nariz no dice: "Voy a inhalar solamente. No voy a exhalar." Del mismo modo, la lengua toma el alimento y emite la palabra. En ambos casos, la limpieza es importante. Y la lengua está en forma cuando se ingiere miel a diario, como primera cosa. Si limpian su lengua y hacen esto, es todavía mejor. Ahora se ha convertido en moda en Hollywood. Las estrellas de Hollywood están usando limpiadores de lengua. ¡Los indios pueden ir con sus limpiadores de lengua y hacer una buena ganancia allí! Ahora para la mayor parte de la humanidad las estrellas de Hollywood son modelos a seguir. Gracias a Dios los limpiadores de lengua han llegado a Hollywood y aquellos que siguen a las estrellas de cine mejorarán de a poco su estómago, usando limpiadores de lengua.

Esto ha sido algo acerca de la miel, llamada también Pingala en sánscrito. La miel hace mucho bien. Limpia al cuerpo y hace posible que el cuerpo haga prácticas que den como resultado el desarrollo de la conciencia.

Entonces, Pingalâm, la Madre, tiene el color de la miel. Ella produce la evolución, preside sobre todos los movimientos ascendentes, todos los maestros, las escrituras, la sabiduría, etc. Todos ellos son herramientas para elevar a los seres hasta los reyes de la belleza. Esa elevación se produce únicamente a través de Pingala.

# Manu y su descendencia



Entonces Brahma, el Creador, quiso tener una forma para la protección y gobierno de su descendencia. Entonces dividió al cuerpo que salió de Él en Manu, el nacido de sí mismo, y su mujer, que es la causa de los cientos de formas. Ella hizo penitencia y se mantuvo pura de toda impureza (ella representa al poder que nos instiga a todos a hacer penitencia y purificarnos). Entonces Manu, que es el Señor Dios de todos los seres creados, la aceptó como su esposa.

Ella dio a luz dos hijos de Manu, Priyavrata y Uttanapada. También dio a luz dos hijas, Prasuti y Akuti. Los cuatro eran hermosos, tolerantes y virtuosos. (Priyavrata es la virtud de la devoción y el afecto. Uttanapada es la naturaleza vertical de la conciencia que encuentra su lugar en la envoltura física, Prasuti es la capacidad de los seres físicos de concebir niños y darlos a luz. Akuti es el poder de querer a una cosa o una persona.) Prasuti fue entregada en matrimonio a Daksha y Akuti fue entregada a Ruchi. (Daksha y Ruchi están entre los progenitores que contribuyen a reproducir las formas.) Daksha tuvo una hija, Dakshina, y se la dio a Yagna, el hijo de Ruchi (Yagna es el proceso impersonal del cumplimiento de alguna acción y Dakshina es su consecuencia natural, que ocurre sin ser pedida). Esta pareja tuvo doce hijos. Se los llamó Yamas (Yamas son los pares de horas que constituyen cada las doce divisiones del día). Esas divisiones son los doce signos zodiacales que dan un giro para formar un día.



# La energía psíquica

Dr. K. Parvathi Kumar

Muchos tienen buenas intenciones para curar. No es suficiente conocer la ciencia de la curación, así como también sus técnicas. La ciencia y las técnicas no curan por sí mismas. Ayudan a los curadores. El humano necesita de la ciencia y la tecnología para funcionar. Una lamparilla eléctrica necesita que alguien la encienda para dar luz. El poroto remojado es un alimento nutritivo, pero necesita que haya una persona que lo remoje. En la era de la tecnología y la ciencia, los hombres olvidan la importancia de la energía psíquica. A menos que tengamos la energía adecuada para curar, las técnicas por sí solas no son de ayuda. Es de conocimiento general que algunos doctores curan mejor que sus colegas. Algunos cirujanos son más precisos, netos y efectivos que otros. La diferencia está en la energía psíquica.

Confíenle a una persona un objeto, una cosa, una planta o un animal. Observen si bajo su cuidado el objeto está reluciente, la planta crece y florece, el animal está sano y enérgico. Si la respuesta es afirmativa, esa persona puede ser un buen curador y se le puede dar el conocimiento de la curación. Eso muestra que la energía psíquica de la persona es constructiva y por eso construye todo lo que está a su alrededor. Desarrolla las tareas que se le han confiado. Posibilita el crecimiento de la vida y la armonía. Las emanaciones de la persona son útiles al entorno. De esta manera, se puede observar sutilmente si la persona es un constructor o un destructor. Hasta un caballo enérgico puede quedar agotado por un jinete que tenga las energías psíquicas de un vampiro.

Así se pueden distinguir los constructores de los destructores. Un conocimiento oculto como el de la curación se puede abrir con sensibilidad

a los constructores y no a los destructores. Las emanaciones que emiten los humanos en su entorno es un área que debe ser estudiada. Una persona o un grupo de personas pueden emanar energías de armonía, paz, equilibrio y buena voluntad. Del mismo modo, hay personas que pueden emanar tensiones a su alrededor. Hoy en día, la humanidad en general está emitiendo energías enfermizas, y no puede esperar mejores condiciones de vida y salud a menos que la psiquis recupere su naturaleza original, radiante y magnética. Esta es la necesidad inmediata para cambiar la dirección de los pensamientos y evitar el efecto de la psiquis humana sobre los humanos, los animales y las plantas.

#### WTT ARGENTINA - ACTIVIDADES GRUPALES

#### Swetha Padma Mendoza 2695, 2º piso, Belgrano



#### MEDITACIONES

Luna nueva de Escorpio  $\rightarrow$  (26/10 - 16:57) martes 25 de octubre, a las 20:00 Luna llena de Escorpio (10/11 - 10:17) miércoles 9 de noviembre, a las 20:00 Curación y servicio  $\rightarrow$  los jueves, de 8:15 a 9:30

#### Grupo Harmony Riobamba 2520, Olavarría, Pcia.de Buenos Aires

#### **MEDITACIONES**

**Luna nueva de Escorpio**  $\rightarrow$  martes 25 de octubre, a las 20:00

Danishtha → jueves 3 de noviembre, a las 20:00

Luna Ilena de Escorpio → miércoles 9 de noviembre, a las 20:00

Ritual del Fuego y canto de Gayatri → los domingos a las 8:00

Ritual del Agua → los lunes a las 19:30

#### OTRAS ACTIVIDADES

Reuniones de meditación y estudio → los lunes y jueves, 20:00; los miércoles, 18:00 Convivencias de grupo → todos los domingos desde las 08:00

#### ACTIVIDADES ARANCELADAS O CON CONTRIBUCIÓN VOLUNTARIA

Clases de Yoga → de lunes a viernes

Encuentro de canto "Alegría" → el primer jueves de cada mes, a las 20:00

Tai Chi Chuan → los lunes y miércoles a las 15:00

#### Grupo Indigo Pellegrini 812, Bragado, Pcia.de Buenos Aires

#### **MEDITACIONES**

Luna nueva y Luna Ilena → mismos días y horarios que Swetha Padma

#### Grupo de Pinamar Almirante Brown 714

#### **MEDITACIONES**

Luna nueva y Luna Ilena → reunión: 30 minutos antes de la hora astrológica Reuniones de meditación → los martes y jueves a las 18:30 y en cada lunación

#### Grupo de Santa Fe San Martín 3530

#### **MEDITACIONES**

Luna nueva y Luna Ilena → reunión: 30 minutos antes de la hora astrológica Ritual del Fuego y Red Diamantina → los domingos a las 9:00

Solsticios y Equinoccios → según notificación previa

# Grupo de Paraná

#### **MEDITACIONES**

Luna nueva y Luna Ilena → consultar lugares de reunion a: Patricia Zapata (pata@live.com.ar / 0343 15 4573049)

Ritual del Fuego y Red Diamantina → los domingos a las 9:00

Solsticios y Equinoccios → según notificación previa

#### Grupo de Misiones San Luis 1562, Posadas

#### **MEDITACIONES**

**Luna nueva** y **Luna llena**  $\rightarrow$  reunión: 30 minutos antes de la hora astrológica

**Danishta**  $\rightarrow$  a las 21:00

Meditación, Red Diamantina y Ritual del Fuego → los domingos a las 06:00

Ritual del agua y meditación → los lunes a las 18:00

#### OTRAS ACTIVIDADES

Canto de Gayatri y lectura del Maestro Tibetano → los domingos a las 10:00

Lectura del Maestro KPK → los martes y jueves después de la meditación de la tarde.

Reunión grupal para tratar temas operativos → los sábados a las 16:00

#### Grupo Sol Tucumán 1000, Cosquín, Pcia. de Córdoba

#### **MEDITACIONES**

**Encuentros grupales** → según aviso (frente al hotel La Costanera)

#### **OTRAS ACTIVIDADES**

Relajación y yoga → los miércoles, de 14:00 a 16:00

Grupo de estudio → los miércoles, de 16:15 a 18:00

Charlas sobre espiritualidad en la vida diaria → los 1os viernes de cada mes, a las 18:00

#### WTT ARGENTINA

INFORMES

Rodolfo Cabeza (011) 4709 7863 wtt@wttargentina.org

LIBROS Y DIFUSIÓN Alicia Deluca (02284) 44 1426 difusion@wttargentina.org LIBROS Y TESORERÍA

Duilio Leschiutta (011) 4761 3392 ing-leschiutta@fibertel.com.ar

CARTA CIRCULAR DE VAISAKH

Gastón Ferrari

vaisakh@wttargentina.org

SEMINARIOS EN CD/DVD

olga.pajarin@hotmail.com

#### GRUPOS Y CONTACTO

#### **Buenos Aires**

Swetha Padma Laprida 1471

Biblioteca Teosófica Agrelo 3050 (011) 4957 5095

Antakarana Arcos 3050 (011) 4702 9881

#### Pcia, de Buenos Aires

Alicia Deluca Riobamba 2520, Olavarría (02284) 44 1426

Marisa R. Abat Pellegrini 812, Bragado (02342) 42 2445

Horacio Aranda Almte. Brown 714, Pinamar (02254) 40 8797 argharanda@yahoo.com.ar

Pcia. de Misiones (Posadas)

Marco (Maity) Waniukiewicz (03752) 15 57 5665 raices11@hotmail.com

#### Pcia. de Salta

Sergio y Gladys Miravalles Barrio Parque Los Pinos, Salta (0387) 436 0070

Elda J. Asad Las Rosas 140, Salta (0387) 439 5027

#### Pcia, de Córdoba

<u>Luisa Velasco de García</u> Nicaragua 312, Villa Allende (03543) 43 6625

#### Litoral

Indiana Spada San Martin 3530, Santa Fe indi.spada@gmail.com (0342) 15 435 4330

Patricia Zapata
Paraná
pata@live.com.ar
(0343) 15 457 3049

# **Great Invocation**



Let us form the Circle of Good Will.

OMNIA VINCIT AMOS.

From the South through Love,
which is pure.

From the West through Wisdom,
which is true.

From the East through Will,
which is noble.

From the North through Silence,
which is golden.
May the Light make beautiful our lives.
Oh, Hierophant of our Rite,
Let his love shine.

OMNIA VINCIT AMOS.
Let us form the Circle of the World Servers.

We bow down in homage and adoration to the Glorious and Mighty Hierarchy, the Inner Government of the World, and to its Exquisite Jewel, The Star of the Sea - The World Mother.

From the point of Light within the Mind of God, let Light stream forth into the minds of men. Let light descend on Earth.

From the point of Love within the Heart of God, let love stream forth into the hearts of men. May the Lord return to Earth.

From the centre where the Will of God is known, let purpose guide the little wills of men, the purpose, which the Masters know and serve.

From the centre which we call the race of men, let the Plan of Love and Light work out and may it seal the door where evil dwells.

From the Avatar of Synthesis Who is around, let His energy pour down in all kingdoms.

May He lift up the Earth to the Kings of Beauty.

The Sons of Men are one and I am one with them.
I seek to love, not hate.
I seek to serve and not exact due service.
I seek to heal, not hurt.

Let pain bring due reward of light and love.
Let the soul control the outer form and life and all events, and bring to light the love which underlies the happenings of the time.

Let vision come and insight. Let the future stand revealed. Let inner union demonstrate and outer cleavages be gone.

Let love prevail.
Let all men love.

Master D. K.

#### La Gran Invocación

OMNIA VINCIT AMOS.
Desde el Sur, a través del Amor,
que es puro.
Desde el Oeste, a través de la SabidurÍa,
que es verdadera.
Desde el Este, a través de la Voluntad,
que es noble.
Desde el Norte, a través del Silencio,
que es dorado.
Que la Luz embellezca nuestras vidas.
¡Oh, Hierofante de nuestro Rito!
Que brille su luz.
OMNIA VINCIT AMOS.

Formemos el Círculo de Servidores del Mundo.

Formemos el Círculo de Buena Voluntad.

Nos inclinamos en homenaje y adoración ante la Gloriosa y Poderosa Jerarquía, el Gobierno Interno del Mundo, y su exquisita Joya, la Estrella del Mar, la Madre del Mundo.

Desde el punto de Luz en la Mente de Dios, que a uya Luz a las mentes de los hombres. Que la Luz descienda a la Tierra.

Desde el punto de Amor en el Corazón de Dios, que a uya Amor a los corazones de los hombres. Que el Señor retorne a la Tierra.

Desde el Centro donde la Voluntad de Dios es conocida, que el propósito guíe a las pequeñas voluntades de los hombres, el propósito que los Maestros conocen y sirven. Desde el centro que llamamos la raza de los hombres, que se realice el plan de Amor y de la Luz, y selle la puerta donde se halla el mal.

Desde el Avatar de Síntesis que está entre nosotros, que Su energía descienda sobre todos los reinos. Que eleve a la Tierra hasta los Reyes de la Belleza.

Los Hijos de los Hombres son uno y yo soy uno con ellos.
Busco amar, y no odiar.
Busco servir, y no exigir servicio.
Busco curar, y no herir.

Que el dolor traiga la debida recompensa de Luz y de Amor. Que el alma controle la forma externa, la vida y todos los acontecimientos, y traiga a la luz el Amor que subyace los sucesos del tiempo.

Que venga la visión y la percepción interna. Que el porvenir quede revelado. Que se mani este la unión interna. Que cesen las divisiones externas.

Que prevalezca el Amor. Que todos los hombres amen.

Maestro D. K.

#### 48

#### The World Teacher Trust Argentina

#### Calendario lunar

(Huso horario -3, Argentina)

#### **INGRESO DE LA LUNA EN CADA CONSTELACION: 2011**

|           | (   | OCTUBRE |                |    |           | NOVI | EMBRE |                |
|-----------|-----|---------|----------------|----|-----------|------|-------|----------------|
|           | Dia | Hora    | Signo          |    |           | Dia  | Hora  | Signo          |
| Sábado    | 1   | 1:43    | ×              | 1  | Martes    | 1    | 19:09 | <i>m</i>       |
| Lunes     | 3   | 5:17    | y <sub>o</sub> | ١  | Viernes   | 4    | 4:19  | ×              |
| Miércoles | 5   | 12:19   | 200            | [  | Domingo   | 6    | 16:03 | Υ              |
| Viernes   | 7   | 22:14   | ×              | 1  | Miércoles | 9    | 4:46  | 8              |
| Lunes     | 10  | 9:58    | $\gamma$       | ١  | Viernes   | 11   | 17:11 | П              |
| Miércoles | 12  | 22:36   | R              | ı  | unes      | 14   | 4:20  | 9              |
| Sábado    | 15  | 11:16   | I              | 1  | Miércoles | 16   | 13:18 | ર્શ            |
| Lunes     | 17  | 22:39   | 69             | ١  | Viernes   | 18   | 19:20 | mp             |
| Jueves    | 20  | 7:07    | શ              | (  | Domingo   | 20   | 22:17 | <u>Ω</u>       |
| Sábado    | 22  | 11:42   | m              | 1  | Martes    | 22   | 22:59 | m,             |
| Lunes     | 24  | 12:50   | <u>~</u>       | ١, | Jueves    | 24   | 22:58 | ×              |
| Miércoles | 26  | 12:09   | m,             | (  | Domingo   | 27   | 0:06  | y <sub>o</sub> |
| Viernes   | 28  | 11:46   | ×              | 1  | Martes    | 29   | 4:03  | 200            |
| Domingo   | 30  | 13:40   | y <sub>o</sub> |    |           |      |       |                |
|           |     |         |                |    |           |      |       |                |
|           |     |         |                |    |           |      |       |                |

#### **FASES LUNARES PARA PRACTICA ESPIRITUAL: 2011**

|           | (   | OCTUBRE |                     |           |     |       |                     |
|-----------|-----|---------|---------------------|-----------|-----|-------|---------------------|
|           | Dia | Hora    | Fase                |           | Dia | Hora  | Fase                |
| Martes    | 4   | 0:16    | 8ªAsc.              | Miércoles | 2   | 13:39 | 8ªAsc               |
| Viernes   | 7   |         | 11 <sup>a</sup> Asc | Jueves    | 3   | 21:00 | Danishta            |
| Viernes   | 7   | 21:00   | Danishta            | Domingo   | 6   |       | 11 <sup>a</sup> Asc |
| Martes    | 11  | 23:07   | Llena               | Jueves    | 10  | 17:17 | Llena               |
| Jueves    | 20  | 0:31    | 8ªDes               | Viernes   | 18  | 12:10 | 8ªDes               |
| Domingo   | 23  |         | 11ªDesc             | Lunes     | 21  |       | 11aDes              |
| Miércoles | 26  | 16:57   | Nueva               | Viernes   | 25  | 3:11  | Nueva               |
|           |     |         |                     |           |     |       |                     |
|           |     |         |                     |           |     |       |                     |

#### **INGRESO DE PLANETAS EN CADA SIGNO: 2011**

| OCTUBRE  |     |       |       |                           | NOVIEMBRE                 |     |       |                |  |
|----------|-----|-------|-------|---------------------------|---------------------------|-----|-------|----------------|--|
| Planeta  | Dia | Hora  | Signo |                           | Planeta                   | Dia | Hora  | Signo          |  |
| Venus    | 9   | 2:51  | m     |                           | Mercurio                  | 2   | 13:55 | ×              |  |
| Mercurio | 13  | 7:53  | m     |                           | Venus                     | 2   | 5:52  | X              |  |
| SOL      | 23  | 15:31 | m,    |                           | Marte                     | 11  | 1:16  | mp             |  |
|          |     |       |       |                           | SOL                       | 22  | 13:09 | ×              |  |
|          |     |       |       |                           | Venus                     | 26  | 9:37  | y <sub>o</sub> |  |
|          |     |       |       |                           | Mercurio Retrógrado 24/11 |     |       |                |  |
|          |     |       |       | L. Nueva c/ Eclipse Total |                           |     |       |                |  |

| , |
|---|

#### TEXTO DE CONTRATAPA

# Comentario

¡Oh, Señor Agni!
Eres amigo de todos.
Al adorarte,
los humanos reciben protección.
Que sean elevados de su malicia y
de sus pensamientos y acciones malignos
para entrar al Reino de la Gloria.
Que así sea.

El fuego está en todos. Nadie existe sin fuego interno y sin fuego a su alrededor. El fuego protege la vida desde adentro, pero el fuego de afuera puede destruirla. La ira, el odio y la enemistad son el fuego que la humanidad emite regularmente a través de su naturaleza, su pensamiento y su acción. Por eso es necesario que el fuego sea adorado regularmente, para quemar la malicia de la humanidad y elevarla a los esplendores de la vida, que son también un aspecto del fuego. De hecho, esta es la necesidad de este tiempo. Cuando muchos trabajadores de Buena Voluntad veneren al fuego con esta actitud, la crisis actual podrá disolverse.

Tavâhamagna Ûthibhir Mitrasya Cha Prasastibhihi Dwesho Yuto Sa Duritat Uryâma Martyânâm



Oh, Lord Agni!

You are the friend of all.

By worshiping you

the humans shall receive protection.

May they get lifted up from their malice
and malicious thoughts and actions
into the kingdom of glory.

May that be so.