# CARTA CIRCULAR DE VAISAKH



Hamsa Šiva Soham



Acuario 2012 Kumbha

CARTA N° 10 / CICLO 25 – 21 de enero 2012 / 22 de febrero 2012 The World Teacher Trust Argentina



## Invocación

May the Light in me be the light before me.

May I learn to see it in all.

May the sound I utter reveal the light in me.

May I listen to it while others speak.

May the silence in and around me present itself, the silence which we break every moment.

May it fill the darkness of noise we do, and convert it into the Light of our background.

Let virtue be the strength of my intelligence.

Let realisation be my attainment.

Let my purpose shape into the purpose of our earth.

Let my plan be an epitome of the Divine Plan.

May we speak the silence without breaking it.

May we live in the awareness of the background.

May we transact light in terms of joy.

May we be worthy to find place in the Eternal Kingdom.

Master E. K.

# Carta Circular de Vaisakh N°10 Acuario 2012 Kumbha

## ÍNDICE

| Plegaria para el año 2011 - 2012       | 4  |
|----------------------------------------|----|
| Mensaje del mes de Acuario             |    |
| Mensaje del Maestro                    |    |
| Sri Krishna, El Señor / Gîtâ-Upanishad |    |
| Maitreya, El Señor                     | 9  |
| Maestro Morya / Maruvu Maharshi 1      | 0  |
| Maestro Koot Hoomi / Devapi Maharshi 1 | 2  |
| Mensaje del Maestro E.K 1              |    |
| Enseñanzas de Vidura 1                 | 4  |
| Palabras de Shirdi Sai 1               | 5  |
| Mensaje de Sri Ramakrishna 1           | 6  |
| Plegaria del hombre común              |    |
| Discipulado 1                          | 8  |
| Meditaciones Ocultistas 1              | 9  |
| Rudra                                  | 20 |
| Hojas del Ashram 2                     | 1  |
| Sobre el Amor                          | 2  |
| Sobre el Cambio                        | 3  |
| Sobre el Silencio                      |    |
| Himnos a Agni                          |    |
| Invocaciones de la Llama Violeta       | 6  |
| De la pluma del Maestro                | 27 |
| Sección de los niños                   |    |
| Cuentos para jóvenes                   |    |
| Reseña de libros                       |    |
| Maestro Morya 3                        |    |
| Ventana al servicio mundial            |    |
| Sri Suktam 3                           | 5  |
| Vishnu Purana                          |    |
| Paracelsus - Health & Healing 3        |    |
| WTT Argentina - Actividades grupales 4 |    |
| Gran Invocación                        | 4  |
| Calendario lunar 4                     | 16 |



El Dr. Sri K. Parvathi Kumar es presidente de The World Teacher Trust y fundador de la Circular de Vaisakh. Las Enseñanzas dadas en nombre de los Maestros provienen todas en pensamientos semilla expresados por ellos. Son elaborados y descritos por el Dr. Sri K. Parvathi Kumar para facilitar la comprensión a un nivel medio de miembros del grupo.

Publicación oficial de The World Teacher Trust Argentina Swetha Padma - Laprida 1471, Vicente López - Provincia de Buenos Aires, Argentina



# Plegaria para el año

In His name we live, in His temple we live;
In Him verily we live until He opens His eye in us.
In His name He lives, in His temple He lives;
In Him verily He lives, as He opens His eye in us.
In the meanwhile, let us wait,
let us look to Him and not to each other.
Let us call Him in all to find all in Him,
When the life is a Car festival and not a war festival.

En Su nombre vivimos, en Su templo vivimos; en Él verdaderamente vivimos hasta que Él abre Su ojo en nosotros. En Su nombre Él vive, en Su templo Él vive; En Él verdaderamente vive, mientras abre Su ojo en nosotros. Mientras tanto, esperemos, busquémoslo a Él en lugar de vernos los unos a los otros. Llamémoslo a Él en todos para encontrar a todos en Él, para hacer de la vida un Festival de la Carroza y no un festival de guerra.

# Mensaje del mes de Acuario

Acuarianos son aquellos que trabajan para el bienestar de un grupo, una comunidad, una nación o aún una raza. No son aquellos que buscan su bienestar personal. Aún los que se dicen aspirantes, discípulos, teístas, ellos buscan su bienestar personal, su satisfacción personal y su iluminación personal. Aunque uno apunte a su iluminación personal, esto no se considera una noble aspiración, porque en la búsqueda de iluminación personal el egoísmo continúa coexistiendo con la iluminación personal. Mientras exista egoísmo, no habrá iluminación. La energía de Acuario da esta clave para la realización.

Luchar por la prosperidad de los demás, por su bienestar y su iluminación, es un verdadero enfoque acuariano. Cuando cambia el foco de uno mismo hacia el grupo, el egoísmo disminuye gradualmente y eventualmente desaparece. Cuanto más retrocede la proyección de la personalidad, tanto más triunfa la luz. "Sirve hasta que te olvides de que estás sirviendo", es una antigua frase del Veda. El Gita pone énfasis solamente en esto.

La era acuariana ha comenzado en 1875. Muchos pretenden ser acuarianos, pero muy pocos son acuarianos en espíritu. Los verdaderos acuarianos no se proyectan a sí mismos, proyectan el trabajo de buena voluntad que incluye programas de iluminación, enseñanzas de iluminación y obras que beneficien a un grupo o a una comunidad. Todos los grandes Maestros de sabiduría se han convertido en ello por medio del tremendo servicio que han hecho a una raza o a una nación. Luchar por la prosperidad de los demás, por el bienestar de los demás, por la elevación de los demás, es la nota clave de Acuario. Esas personas están dotadas hábilmente de la energía de Urano, la energía de la nueva era. Cuanto más elevemos la vida que nos rodea, más nos elevaremos. En tanto pensemos en elevarnos a nosotros mismos, tanto más fútil será el esfuerzo. Olvidarse de uno mismo por el bien de la comunidad es lo que se llama "el sacrificio de uno mismo". Esos sacrificios son reconocidos y honrados.

Los verdaderos acuarianos no se preocupan por ser reconocidos en este mundo. Se ocupan de luchar por los demás.

Que el tránsito del sol por el mes de Acuario nos ayude a todos a reorientarnos hacia esta noble causa.



# Reafirmación del Ocultismo

Cuando uno ve, oye y habla, abarca al mundo de la forma y el nombre. Un ocultista es aquel que levanta el velo de la forma y el nombre y ve la luz y el sonido que están detrás. Así se relaciona más con la luz del sonido que con el nombre, la forma y sus valores mundanos. Así se sintoniza con la actividad luz y el sonido que están detrás del nombre y la forma.

Ocultismo es ver en profundidad. Es un proceso de investigación de lo que está más profundo que la piel, para encontrar las energías, las fuerzas, los correspondientes sonidos y colores en acción. Cuando la investigación se profundiza, se ve a la Energía Una, Ishwara, como el trasfondo de todos los fenómenos, del sonido, de la luz, del movimiento de las energías, la generación de fuerzas y la aparición de la materia y la forma.

El ocultismo es una práctica diaria y no un estudio de tiempo parcial respecto a su ciencia.

Esta es la nota clave dada en la escritura del Bhagavata, aunque de una manera muy simplificada. El Bhagavata recomienda ver al alma única que está detrás del sonido, el color, el nombre y la forma. El ver al uno en todo no puede estar restringido solamente al estudio y las enseñanzas, sino que necesita que se lo capte para aplicarlo a diario a medida que uno ve, escucha y habla. Esta es una vía directa para acercarse al alma del entorno, lo que hace posible que nos acerquemos al alma que está adentro. Este acercamiento proporciona también una mente más profunda y estable, contraria a una mente superficial, siempre cambiante e inconsistente.

## La Identidad Final



"Un Yogui es aquel que se vuelve hacia su interior, se encuentra cómodo en su interior, encuentra la paz interior y disfruta de la luz interior. Un yogui así, se transforma gradualmente para ser Brahman."

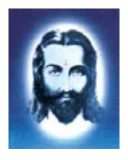
(5, 24)

La manía de buscar exteriormente la Verdad, a Brahman, a Dios, yendo de aquí para allá buscando lugares, swamijis, Gurus, Mahatmas, montañas, lagos, ríos, llega a su fin con esta estrofa. La búsqueda exterior es interminable y no satisface nunca. La búsqueda interior es directa, simple y (conduce a) la realización de uno mismo. Lo que buscamos afuera en el nombre de la Verdad o de Brahman, está igualmente adentro, como uno mismo. Como uno mismo es la Verdad, tiene que buscarse a sí mismo. La búsqueda nos lleva de la periferia al centro. El centro no cambia, es inmutable y eterno. Las circunscripciones construidas a su alrededor por la naturaleza con sus tres cualidades, están siempre cambiando. Como el hombre se identifica más con la naturaleza que consigo mismo, pierde su identidad y adopta una identidad equivocada. Al volver a buscarse desde la periferia hacia el centro, va ganando los dones que lo alientan a seguir adelante. El primer don es la paz interior. El segundo es el reposo interior. El tercero es la aparición de una firme llama de luz que es lo que se llama la luz interior. Contemplando en esa luz, el que contempla es atraído lentamente hacia esa luz interior. Al irse acercando a esa luz, gradualmente se va volviendo uno con ella. El que contempla se transforma en el objeto contemplado, que es la eterna luz que no vacila. Así se da cuen-

MAITREYA, EL SEÑOR

ta de que él es la luz. Se libera de sus otras identidades. Comprende que las otras identidades son roles que tiene que representar como padre, madre, hermano, hermana, hijo, hija, empleador, empleado, superior, subordinado, y así sucesivamente. Adquiere una identidad que no cambia, es una unidad de luz y ve luces similares a su alrededor. Continúa preguntando y contemplando sobre la fuente de la luz, con una profunda contemplación en relación a su propia desaparición y la aparición de Brahman. Así, YO SOY la luz se convierte en AQUELLO. AQUELLO puede regresar como AQUELLO YO SOY, que es diferente de sólo YO SOY. Es la identidad final de quien se ha realizado.

# Un Consejo Simple



Un pequeño consejo para los estudiantes de Yoga: aunque estén ocupados en enormes tareas durante el día, no se abstengan del baño diario y la plegaria. No se abstengan, por más estresante que sea el día. En los momentos estresantes, ¿no se necesita una mente mucho más estable? La forma simple de conseguir una mente estable, es la plegaria. Una ducha también ayuda a que la mente se limpie. Una mente limpia, en la oración se puede reforzar con estabilidad y la estabilidad permite que las labores estresantes se ejecuten adecuadamente.

Recuerden, si se ha perdido la estabilidad su rendimiento se establece por debajo de lo normal, mientras que necesitan una estabilidad mayor de la normal para cumplir con las acciones del día que están fuera de lo normal.



## Una Dimención de la Tarea

En mi ashram no hay miembros retirados (jubilados). El retiro no es algo que ellos conozcan. Ellos siempre están esforzándose y trabajando con equilibrio. Para ellos, el descanso está en el trabajo. La distensión está en el trabajo. Ellos no necesitan ningún otro entretenimiento que el trabajo. Ellos tienen trabajo y el trabajo los entretiene. Ellos no creen en el concepto de contentarse con el trabajo. Los que están satisfechos no tienden a luchar. Mis alumnos sólo están satisfechos cuando están esforzándose.

Cuando un trabajo se cumple, la gente está feliz y contenta. Pero cuando comienza un nuevo trabajo de buena voluntad, la energía de mis alumnos corre con entusiasmo. No sienten que es una carga adicional o un peso extra, tampoco buscan una remuneración extraordinaria por haber trabajado de más. Anhelan trabajar porque saben que el trabajo los mantiene felices y entusiastas, el trabajo les permite estar alegres. Cuando la obra se está por terminar, disminuye su entusiasmo porque están finalizando el trabajo. Es como en una carrera, cuando el atleta está corriendo está lleno de energía, pero cuando la carrera termina jadea para respirar. Parece una paradoja, pero es cierto. Al correr no jadea, cuando desacelera y deja de correr, jadea para respirar. ¿Por qué ocurre esto? El mensaje de la naturaleza es: "En el trabajo no jadeas. Es después del trabajo que jadeas." Si siempre hubiera trabajo, no tendrían tiempo para jadeos ni parloteos. "Hacer es vida. Lo hecho es muerte", dice el Señor en el Bhagavad Gita.

# Acuario: la madre con la vacija de acuario

Pintura de Ludger Philips



En Acuario vemos a la Madre con una Vacija de Agua. A travez de la creación ella trae lo desconocido hacia lo conocido. El símbolo de Acuario muestra la vacija con una abertura de cada lado. Vemos el vertir de las aguas de este lado pero no vemos lo que sucede del otro lado de la abertura. Podemos ver a medida que las aguas se manifiestan, pero no podemos ver la fuente de la manifestación. El pasaje de la aparente nada a lo aparente algo no puede ser conocido a menos que se obtenga la Conciencia Acuariana.

(Tomado de las enseñanzas de Sri K. Parvathi Kumar)



Pasión – Desapasionamiento Desesperanza – Depresión

El desapasionamiento es peligroso. Sé apasionado por una buena causa. La pasión es dinámica. El desapasionamiento lleva a un estado estático. Apasiónate por la Verdad, por la luz, por el servicio, por el estudio. La pasión proviene de la Madre Naturaleza. La pasión es arma de doble filo. Puede cortar de ambos lados. El uso correcto de la pasión es lo que nos lleva a progresar. Si permanecemos desapasionados, tendemos a ser inertes. Cuando eres desapasionado, cae a tu alrededor un velo de ilusión. Te lleva a un pensamiento distorsionado. El pensamiento distorsionado te lleva a las doctrinas distorsionadas. Los peligros de la inacción son demasiados. Por eso recomendamos la pasión antes que el desapasionamiento y a canalizar dicha pasión en acción correcta. Averigua qué es lo que quieres y ve si es útil para la sociedad. Deja que tu energía fluya en esa dirección de una manera apasionada para que te conviertas en (una persona) mucho más animada y que los frutos de tu acción los disfruten las vidas que te rodean.

Si te vence la desesperación y el desapasionamiento, la mente tiende a estar vacía. Se desalienta y se vuelve excesivamente autocrítica. En esa situación, hasta las sugerencias amigables parecen amargas. Se rechaza la ayuda de los demás y la ayuda interior. Tienden a caer en depresiones. Las depresiones no se pueden curar hasta que uno sea impulsado a los canales de actividad que le son más queridos. Los verdaderos amigos tendrán que averiguar qué es lo más querido para los que están deprimidos y cooperar pacientemente con ellos para sacarlos de tales depresiones.

# La Solución a Todos los **Problemas Humanos**



El Bhagavad Gita es una escritura iniciática válida para todos los tiempos. Ofrece solución para todos los problemas humanos. Para aquellos que desean vivir en paz y armonía, hay un sendero claro señalado en el Gita. El Gita enuncia una metodología de acción que da una paz y armonía progresivas, conduciendo a la plenitud. Exige de los humanos que cumplan su parte sin egoísmo.



## Enseñanzas de la Sabiduría

# El Trabajo de Dios



Las mujeres de la casa son una representación de la Madre Divina.

Ellas tienen que ser atendidas con amor y ternura.

Ellas tienen que ser protegidas como uno protegería la riqueza.

La autorrealización es un incidente que permite la liberación de una ilimitada energía del Alma, para transformar sustancialmente la calidad de la vida circundante.

Todo verdadero incidente de autorrealización produce una semejante metamorfosis.

Aquel que pasa por esta experiencia se convierte en un canal para que la energía universal lleve a cabo su plan de manera efectiva.

Es el trabajo de Dios en la Tierra.



# El Guru Divino

# Plegaria del hombre común



El Guru humano susurra la fórmula sagrada en el oído;

El Guru Divino respira el espíritu en el alma.

"El Hombre-Guru imparte el Mantra a los oídos,

El Dios-Guru lo sella en placas de corazón."

Tal como rezamos, así realizamos:

Tú eres mi vida.
Tú eres mi amor.
Tú eres mi sueño.
Tú eres mi inspiración.
Tú eres mi respiración.
Tú eres el latido de mi corazón.
¡Tú eres la esencia de mi vida!

Yo construyo un templo de oro en mi corazón para que Tú estés allí por siempre jamás. ¡Otórgame Tu presencia allí y realízame!.

Cumple Tu plan, asentándote en el templo dorado. Yo estoy a Tu servicio.

## Dedicación

La mente es divina, los sentidos son divinos, el cuerpo es divino. El ser que utiliza estos para darse plenitud a sí mismo, puede seguir utilizándolos sin que afecte a su divinidad. Eso es únicamente posible cuando uno es un entendido. Cuando el conocimiento es dominado por la ignorancia, los seres tienden a abusar de estos regalos divinos. El discipulado es para dedicarlo a la mente, a los sentidos y al cuerpo para propósitos divinos a través de actos para el bienestar general, en preferencia a actos de bienestar personal. El discipulado no es otra cosa que orientación del bienestar personal al general. Cuando esto se logra en la mente, no existen enemigos, jefes ni subordinados. La mente no se entretiene en diferencias entre lo mio y lo tuyo. Tal mente es amistosa. Una mente amistosa da confort de seidad al cuerpo. Eso ha de ser reconocido y la mente relativa se recupera a través de la acción correcta. Los aspirantes pueden refl exionar sobre ello.

Un discípulo

## Meditación 62



Man is centre, space is circumference. The ring of the horizon rotates. Lifespan is diameter.

From the centre to the circumference through the diameter is  $\pi$ .

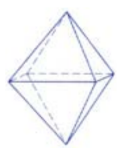
El hombre es el centro, el espacio es la circunferencia. El anillo del horizonte da vueltas. La duración de la vida es el diámetro. Desde el centro hasta un punto de la circunferencia a través del diámetro es  $\pi$ 

#### Comentario:

La relación que establece el hombre con el horizonte a su alrededor es Pi  $(\pi)$ . El Hombre es el centro y la circunferencia a su alrededor es Dios, o el Padre. La relación del hombre con Dios es el diámetro o el radio, que se extiende desde el centro a la circunferencia. Este diámetro es Pi, que signifi ca la clave de la sabiduría para alcanzar la circunferencia, llamada Dios o el Padre. La clave de la sabiduría es séptuple, y debe ser aplicada 7 veces en 3 direcciones. El hombre alcanza el plano físico de la existencia, a través del movimiento de la Naturaleza en sentido horario. El hombre necesita recorrer el camino en sentido contrario para alcanzar el estado original de Existencia. Todas las prácticas de sabiduría, deben guiarle a uno hacia el progreso a través de los 7 planos, para experimentar la seidad.

El Bhagawatha sugiere meditar en esta rueda del horizonte como la rueda celestial del Señor. Una breve descripción es la que sigue:

La rueda es Sudarshana. Signifi ca la visión correcta. Meditemos en la rueda completa como si fuera Dios. Meditemos también en todo lo que hay al interior de la rueda como si fuera un concepto divino. La fauna, la fl ora, y las innumerables formas que vemos, también deben ser vistas como Dios. Lentamente, veremos más la luz de Dios que las formas. Entonces, toda la rueda se convertirá en una rueda de luz en nuestra visualización. Esto establecerá la conexión con la luz en todas las formas que veamos. "Todo es Dios", es el propósito a realizar.



64. Bhola Shankar

Bhola Shankar: Rudra el Señor es llamado frecuentemente Bhola. Es tan compasivo como feroz. Se complace muy fácilmente al observar cualquier pequeña austeridad y se siente inclinado a bendecir y a ayudar. Es aparentemente aterrador pero realmente es la más compasiva de las deidades védicas. La compasión es su cualidad principal y, por lo tanto, se le llama Dakshinamurty. El vocablo también signifi ca 'que preside sobre Dakshina, el sur'. El sur en nosotros es el centro del corazón. Él preside en el centro del corazón y transmite Su amor y compasión. La compasión también signifi ca 'Dakshina', o 'Dakshinya'.

# Lo Triple



Lo triple se expresa a través de lo Uno. Uno es Rajas, el otro es Tamas y el terecro es Sattva. Uno produce movimiento, el otro descanso y el tercero equilibrio.

Uno produce apego, el apego por el poder, el apego por la gente, la propiedad, el pensamiento, etc. El otro produce acumulación, secreto, errores, etc.

Todo lo que se acumule de uno como de otro, posee al poseedor. Esto permite que uno subyugue a los demás, pero el posesor es subyugado a la vez por los dos.

El subyugado no tiene paz mental, lo que le conduce a su caída.

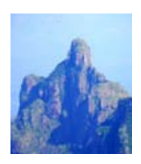


# Sobre el Amor

# Sobre el Cambio



El Amor construye y protege. El Amor es preservador, y, sin embargo, eternamente nuevo. La "heterarquía"
hace posible realizar las cosas
con mayor vigor
que mediante el funcionamiento jerárquico.



## Sobre el Silencio

# Himnos a Agni



59

TAD VISWA SUBHADA SOUBHAGAAN AGNE VIYANTI VANINO NAVAYAAH SRUSTI RAYIRVAJO VRUTRA TURYE DIVO VRUSTIREDYO REETI RAPARAM

Oh Señor Agni, tú eres el auspicioso. Usted es el rico. Así como las ramas, tallos, brotes y hojas brotan innumerablemente de los árboles, la variedad de riqueza emerge de usted. Variedad de ganado surge de usted. La capacidad de vencer a los enemigos también sale de usted. Las lluvias oportunas suceden gracias a usted. Por esta razón, usted es la adoración de todos.

#### Comentario:

Cuando uno mira el árbol se encuentra con muchas ramas. Cada rama tiene muchos brotes más. Cada brote tiene muchos tallos. Cada tallo tiene muchas hojas. Es casi imposible contar las hojas de un árbol grande. Igual que la cantidad de hojas que existen un gran árbol, tantas variedades de la riqueza existen con Agni el Señor. La planta, el árbol, las cosechas, las frutas, las fl ores y la variedad de comida material nace del fuego. La variedad de ganado también nace del fuego. El poder del fuego puede destruir todo obstáculo al progreso. Todos los obstáculos al progreso son los enemigos de los seres. Pueden estar dentro o fuera de los seres. Se pueden superar con facilidad a través de la adoración del fuego.

El fuego causa la subida de las aguas del océano a los cielos, formando nubes en verano. En temporada de lluvias, siguiendo al verano, el agua pura potable alimenta a las plantas, los animal y al ser humano. El fuego alimenta a los seres en todos los sentidos. Tal fuego necesita ser venerado y adorado.

La presencia del silencio le trae un mensaje al sabio y hace dormir a los mortales.



## Invocaciones de la Llama Violeta

¡Maestro! Nos enseñas el amor, pero estamos atrapados en la lujuria.

Nos enseñas a transformar, pero enseñamos sin autotransformarnos.

Nos enseñas a informar, pero enseñamos para infl uenciar.

Deseas que nos expresemos desapasionadamente, pero presionamos y acentuamos nuestra expresión con pasión.

Nos enseñas el ritmo, nosotros lo reducimos a la rutina.

¡Nos enseñas el ritual, lo convertimos en rutina mortal!

# Preguntas y respuestas



Pregunta: Maestro yo no Soy muy competente. Aún así quiero triunfar en la vida. Es la competencia la única manera de tener éxito? No ayudaría la bondad?

Respuesta: Hay cinco maneras para que los incompetentes tengan éxito. Son las siguientes:

- 1. Eliminar la confusión
- 2. Eliminar la inhibición
- 3. No insultar a nadie
- 4. No hacer bromas fuera de contexto, pues podría ser costoso
- 5. Alabar genuinamente las virtudes de las personas con las que ha trabajado y nunca caer en el sarcasmo o la crítica de ellos, incluso en su ausencia.

Éstas son las cinco reglas para el éxito, incluso si uno no es competente.

# La doctrina de la Ética

Dr. K. Parvathi Kumar



# No te: Asocies con personas que hablen de forma desagradable y hablen de cosas triviales

### **Oueridos niños:**

No se dejen llevar por los discursos de amigos que no hacen nada en la vida. Algunos hablan de una manera muy atractiva pero no hay mucha substancia en su discurso. Miren que las búsquedas sean substanciales y tengan una comunicación significativa. Con este tipo de personas siempre se pueden asociar.

Aprendan a no ser habladores. Los habladores no hacen mucho. Los hacedores no son habladores voraces. No se asocien con hombres de mente pequeña que no tienen ideas nobles que seguir para el progreso. Cuanto estén entre los mayores, escúchenlos y sonrían a su humor pero no intenten encontrarse a su nivel con habla excesiva y con humor fuera de contexto.

Algunas de estas regulaciones acerca de escuchar y hablar no son sino básicas. Asegúrense de observarlas.

(Tomado del Editorial del Dr. K. P. Kumar en el sitio web: www.jugendforum-mithila.de)

## AGASTYA - MAESTRO JÚPITER

K. Parvathi Kuma: Agastya, "Hercules. El hombre y el Símbolo". Dhanishta 1999, pp 315-317.

Una vez esta Tierra la reinaba un emperador de la Dinastía Solar. Los humanos y los devas lo aplaudían como un rey ideal. Durante su reinado, surgió una crisis. Ciertas fuerzas oscuras, escondidas en las aguas del océano, solían disturbar el orden social del reino durante las oscuras horas de la noche. Solían ir tierra adentro y disturbar la ley y el orden. El rey emperador no podía ayudar a enfrentar la situación. Consultó a los sabios, los cuales le dijeron: "Solamente el gran vidente Agastya (Maestro Júpiter), y ningún otro en el planeta, puede manejar la crisis." El Rey Solar se acercó a Agastya a través de profunda meditación. Agastya, complacido con la invocación del rey a través de profunda meditación, viniendo de los Nilgiris, se presentó ante el rey. El rey le ofreció culto al Maestro y le explicó la crisis persistente. Agastya sonrió y dijo: "Inhalaré las aguas del océano en mi ser. Entonces las fuerzas escondidas se harán visibles a ti. Puedes matarlas enseguida, mientras aquanto las aquas en el interior. Tan pronto como mates a las fuerzas oscuras escondidas, entonces soltaré el agua en el agujero del océano." El rey estaba complacido. El Maestro hizo lo que había prometido. El rey mató a las fuerzas oscuras y Él soltó las aguas.

El rey solar no es otro sino tú y yo – el alma individual. Las fuerzas oscuras en las aguas son las fuerzas emocionales dentro del cuerpo vital. El Maestro Júpiter es el Guru, el Maestro. La clave es el trabajar con inhalación profunda, resultando en respiración profunda. La consecuencia es que el principio Solar, a través de la inhalación alcanza lo profundo del interior y expele el carbono a través de la exhalación. El aire es el medio.

PARTE III

Dr. Sri K. Parvathi Kumar.

Convivencia de Grupo, Wipperfurth Alemania, 1991.

# MANTRAS MÍSTICOS Y EL MAESTRO CVV

El Maestro CVV es conocido por sus Mantras Místicos, meditaciones y enseñanzas. A través de estos mantras (composición de sonidos), Él estimula la facultad inquisitiva del buscador de la verdad y lo recluta hacia el interior de las cosas.

El Dr. Ekkirala Krishanamacharya (Maestro E.K.) es un exponente excelente de las enseñanzas del Maestro CVV y rinde un comentario lúcido de los mantras, el cual ofrece bastante luz para una adecuada comprensión y aplicación del proceso de iluminación.

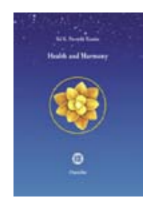


Ekkirala Krishnamacharya: Mantras Míisticos y EL Maestro CVV Pedidos a: The World Teacher Trust info@wtt-qlobal.ch

## **SALUD Y ARMONIA**

Así como un imán transmite sus energías a las piezas de hierro de su alrededor con o sin su toque, un curador también puede transmitir energías con o sin su toque. Así como los imanes se usan para liberar algo, las energías magnéticas curadoras pueden también ser transmitidas para quitar congestiones, bloqueos, e incluso tumores. La enfermedad es, en general, debida a un bloqueo de las energías vitales. Cuando estos bloqueos se liberan, el resultado es la salud.

El libro "Salud y armonía" por el Dr. K. P. Kumar presenta aspectos de curación prácticos y de ayuda.



K. Parvathi Kumar: Salud y Armonía (Health and Harmony) Pedidos a: The World Teacher Trust info@wtt-global.ch

mos trabajar con color y sonido. El sonido, como ha manifestado cosas, si lo comprendemos, entonces nosotros también podemos manifestar. Eso es lo que se llama Mantra. Es una fórmula de sonido y es una combinación de energías, las cuales, cuando se pronuncian repetidamente, manifiestan energía. Por lo tanto, incluso cuando decimos Mantra, el significado es que a medida que se pronuncia más y más, nos protege y nos ilumina. Así pues, al ver el orden del sonido, el significado se conoce y nadie necesita darnos el significado otra vez. Cuando comprendemos como el sonido manifiesta la forma a través del color y lo nombra de acuerdo con ello, se llama Sukta. Es así como el Veda entero se concibe. Les dije que el Rig Veda es uno de los cuatro Vedas. Tiene más de 11.000 himnos. No hay ni una palabra concebida que no explique el proceso por el cual se ha concebido. Esto significa que, debido a la pronunciación creacional, los sonidos son concebidos y ordenados de acuerdo a una fórmula, y cuando los leemos entramos en esas energías muy fácilmente. Por ejemplo, hay himnos con ocho sílabas. Hay himnos con once sílabas, himnos con 12 sílabas, e himnos con quince. Cuando un himno se da en ocho sílabas, se puede comprender fácilmente que es un himno que explica el octavo uno que está más allá de los siete planos de existencia. Tenemos el número ocho para el Cristo. No es simplemente que se lo damos a Cristo porque nos gusta el número ocho. La conciencia de Cristo está más allá de los siete planos, y Él es el octavo; y Krishna fue el octavo hijo. No significa que el

podría haber nacido antes o después. Cuando la energía del octavo plano

Todos nosotros somos estudiantes avanzados en el discipulado. Quere-

desciende, está más en sintonía cuando desciende como el octavo hijo, y además en la octava fase lunar. De la misma manera en la creación, el funcionamiento de los devas está siempre en sintonía con el tiempo, el sonido y el color.

Esto es lo que quiero comunicarte cuando hablo de Sukta. Los Maestros de Sabiduría, sea lo que sea que pronuncien, son Suktas, porque Ellos pronuncian aquello que ya está destinado a ocurrir. Es por eso que cuando un Maestro de Sabiduría dice algo en particular, ocurre. Y cuando nosotros decimos que algo puede ocurrir y quizás no ocurre, es debido a la pureza de la pronunciación. La pureza de la pronunciación depende de tu inteligente comprensión del funcionamiento de los aspectos superiores. Un Maestro de Sabiduría no pronuncia nada que no ocurra, porque Él sabe que está ocurriendo, y que ya está realizado y organizado, y Él solamente está nombrándolo.

Por lo tanto, si el Maestro Djwhal Khul dijo que 200 años después de este tiempo presente no existiría una cosa tal como la muerte, para nosotros es una profecía, pero para Él es una realidad, porque Él ya ha visto lo que está ocurriendo en el espacio a través del tiempo, y como se está manifestando a través del sonido y el color.

Así que, esto es como Ellos pronuncian. Por eso todos Ellos son personas que pueden pronunciar himnos. Lo que sea que pronuncien, es un himno. Es por eso que Ellos sobreviven los ciclos del tiempo. Lo que sea que dijimos ayer, quizás no sea tan cierto hoy, y muy a menudo se olvida el siguiente día. Pero la belleza de la pronunciación de lo Divino es su longevidad, que es algo como eterno. Existe eternamente sea lo que sea que se pronuncie.

El Rig Veda, cuando se pronuncia, y si ha sobrevivido todos estos miles de años, significa que se pronuncia en sintonía con el plan. Por lo tanto, aquello que se pronuncia en el Veda y en las escrituras del mundo, sobrevive los ciclos del tiempo. Las novelas ficticias de los siglos 12 y 15, hoy día no se conocen, pero algo pronunciado por un Maestro de Sabiduría en lugares remotos se preserva incluso hasta hoy. Esa es la belleza de su pronunciación. Cuando Jesucristo pronunció en aquellas áreas subdesa-

rrolladas, no había grabadoras, no había máquinas de escribir, no había estenógrafos, pero todavía las enseñanzas sobrevivieron, porque lo que se pronunciaba estaba solamente en sintonía con el plan.

Por lo tanto, la responsabilidad de la pronunciación es tan alta a medida que tú creces más y más hacia la luz. Y el castigo por pronunciar aquello que no está en sintonía con el plan es 'estirar la lengua y cortar la garganta'. No para nosotros, porque no hemos andado hacia tanta luz. Nosotros podemos usar libremente nuestra garganta y la lengua, pero aquellos que han caminado hacia una luz mayor y por lo tanto tienen mayor responsabilidad, a ellos se les llama 'los de la lengua única". Ves en el Día de Pentecostés, ciertas lenguas aparecieron sobre las cabezas de los discípulos. Eso significa que desde ese día debían ser muy responsables acerca de su pronunciación. No podían pronunciar nada más que no fuera el plan. Y de doble-lengua ellos crecieron a una lengua. Tú conoces la doble lengua, aquella que dice una cosa enfrente de una persona y dice otra detrás de la persona. Un discípulo estaba corriendo con gran miedo y jadeando, y se apresuró al ashram del Maestro y estaba muy asustado. El Maestro le pregunto al discípulo: "¿Cuál es el problema?" Entonces el discípulo dijo: "He visto una serpiente en el camino. Levantó su capucha. Estaba asustado. También he visto la doble lengua que tiene. Eso me puso más asustado." El Maestro dijo: "¿Eso es todo?" Entonces el discípulo dijo: "¡Sí!" "No te preocupes de la doble lengua de la serpiente. Hay serpientes más peligrosas en forma de seres humanos que tienen dos afirmaciones para el mismo concepto. Ellos pueden hablar de dos maneras. ¡Cuidado con aquellos de doble lengua!".

Cuando las escrituras dicen: '¡Cuidado con aquellos de doble lengua!' –no es tanto que debes tener miedo de la doble lengua de la serpiente, sino ¡de la doble lengua de un ser humano! Por lo tanto, de doble lengua a una lengua crecemos, y cuanto más nos estabilizamos en una lengua, se hace posible para nosotros el pronunciar Sukta. Para poder pronunciar los Suktas, es de ayuda el pronunciar los Suktas que ya se nos han dado. Por eso se recomiendo tanto la pronunciación de Suktas.

# Noticias y actividades

(Los aportes son bienvenidos)

Informe de España

Nombre del Grupo: Centro de Yoga "De la Paz"

Contacto: Sabina de la Paz

Dirección: Plaza del Ayuntamiento N° 19 – 6°H, E-46002 Valencia

Teléfono: ++34 963 786 614 / Móvil: 00 34 606 192 394

e-mail: sabinapaz-50@msn.com

## Actividades:

Dirigidas por Sabina de la Paz, miembro de la WTT desde 1997.

- . En el centro "Yoga de la Paz" se dan clases de Hatha Yoga y Raja Yoga los martes y jueves.
- . El Ritual del Agua tiene lugar todos los lunes de 19 a 20 hs.
- . Un grupo de 10 -12 hermanos y hermanas se reúne un sábado por mes para estudiar el libro de Sanat Kumara
- . Hay clases regulares para aprender a respirar y relajarse, así como otras actividades puntuales.
- . Valentín García ha estado dando un seminario referente a la "Ciencia de la Salud" durante los dos últimos años.
- . Josep Paradell también ha estado dando varias conferencias sobre Psicología Espiritual durante los dos últimos años.
- . Todos los meses tiene lugar la "Meditación de Luna Llena" con un promedio de 300 hermanos y hermanas, finalizando siempre la reunión con el canto del Himno a Maitreya.
- . Los lunes y miércoles Francisco Redondo da un curso de Raja Yoga en el Centro.
- . El primer sábado de cada mes nos reunimos en el nombre de Amma, haciendo un satsanga y cantando bhajans.



# La naturaleza y las características de la Madre del Mundo

PARTE XLVIII

Dr. Sri K. Parvathi Kumar Convivencia de Grupo en Wengen, Suiza Mayo de 2002

Himno decimocuarto (continuación)

La gente que no sirve no tiene posibilidades. Tienen que dar vueltas y vueltas y vueltas alrededor de los límites exteriores del templo. Los que sirven pueden encontrar la puerta. De otra manera, la puerta está, pero no se puede ver. Así pues, Ella representa al sacrificio. Ella recomienda el sacrificio a todos los seres. Los Devas hacen sacrificio. Los Maestros de Sabiduría hacen sacrificio. Los cuerpos planetarios se sacrifican. Los elementos se sacrifican. Los minerales se sacrifican. Los vegetales se sacrifican. Los animales se sacrifican y nosotros también debemos aprender a sacrificarnos. Vean el sacrificio del animal. Se utiliza su leche, se utiliza su sangre, se utiliza su carne, se utilizan sus huesos, se utiliza también su piel como ropa de abrigo, sandalias, etc. No podemos alardear de sacrificarnos más que el animal. Nuestra piel y nuestros huesos no son tan útiles en el servicio como la piel de los animales. Por eso es necesario que sirvamos más.

La Madre recomienda con su propio ejemplo: ¡Sacrifícate! Todo en la creación representa sacrificio. El ritual que sacrifica todo, se llama "la creación": Tasmât Yagnat Sarvâhutâha. El Yagna de Sarvâhuta significa: sacrificio total, sacrificio que todo lo consume. La misma palabra está en las escrituras judías. El ritual del judaísmo en el que se sacrifica todo, se llama holocausto, pero se ha estado aplicando mal, al servir para algo que ha ocurrido en el siglo pasado.

De modo que la creación es un sacrificio y la Madre es su símbolo. Este sacrificio se llama Yagna en sánscrito y el nombre del Mahabharata es Yaja. Yagna es Yaja. Yaja es sacrificio. Si haces Yaja, tienes Jaya. Jaya significa satisfacción. Así es como Veda Vyasa ha concebido al 5° Veda que es el que explica más lúcidamente, simple y claramente la esencia de los Vedas. De modo que Jaya significa la realización, la máxima victoria. La máxima victoria es encontrar la verdad y Yudhishthira obtuvo la máxima verdad. ¿Cómo pudo alcanzar la verdad? Conduciendo toda su vida como un sacrificio. Así fue la vida de Jesús, de Moisés y de todos los grandes Maestros de Sabiduría. Este sacrificio es el mensaje más grande proveniente de la Madre y Ella es tu columna vertebral si tú te sacrificas. De otra manera, tu columna vertebral sólo te producirá enfermedades. Me duele espalda, mi espalda no se dobla, mi espalda no es elástica. No lo será, porque tú tienes otros hábitos. Para el que se sacrifica, la Madre es la columna vertebral. De otra manera, la Madre está, pero duerme en ti. En muchas clases se habló sobre el sacrificio. No tenemos que hablar de nuevo.

Yaja – Jaya: he mencionado tanto estas dos palabras, 18 – 81, y también el drama austríaco de "La Flauta Mágica" que también da el mensaje del 18 y el 81. Se ha dicho mucho. Esto es sólo para recordarlo respecto al sacrificio. El jardín de infantes primario del sacrificio, es el servicio. Si no hay servicio, no hay ni siquiera entrada al jardín de infantes. Si no hay jardín de infantes, no hay estudio ocultista. Por favor, tomen nota de esto. De vez en cuando tenemos que recordarlo.

Ärdram Yah Karinîm Yashtim

Suvarnâm – Aquí habla de Sushumna, que es capaz de (manifestar) todos los colores. Allá era Pingala, de color miel. Es Suvarnâm, la luz original que es capaz de manifestar muchos rayos y muchos colores.

Hema Malinîm – La guirnalda de lotos dorados. Allá era la guirnalda de lotos blancos. Todo el tema es dorado y diamantino.

Vean los libros del Maestro Djwhal Khul. Todo el tema es el cuerpo etérico y el cuerpo causal. El cuerpo dorado – tercera iniciación. El cuerpo diamantino – quinta iniciación.

Hiranya Suvarna – Aquí es el loto dorado.

En las horas del amanecer y del atardecer es dorada y en la mitad

del mediodía es diamantina o plateada. De modo que en la cúspide de la creación está completa como la luz diamantina. Al comienzo es dorada y cuando está desapareciendo nuevamente (la luz) es dorada. Es por eso que se ve el color dorado al salir el Sol o al salir la Luna o al ponerse el Sol o al ponerse la Luna. Al ponerse o asomarse, es dorada. Se ve el dorado y otros colores. En otros momentos, cuando la Luna o el Sol están altos en el cielo, la luz es blanca o azulada, y en el caso del Sol, es blanco brillante. Eso es Hema Malini, la guirnalda de lotos blancos.

Suryam – el principio solar, la luz del Sol que es capaz de (dar) todos los colores y el resto se repite del último himno o aún de los himnos anteriores.

Sûryam Hiran Mayîm Lakshmîm, Jâtavedo Mamâvaha – "¡Oh Agni, el que ha nacido del Veda y de quien los Vedas han nacido nuevamente! ¡Por favor, asegura que se me otorgue esta luz, que la luz me sea favorable, que la luz se aproxime a mí, que la luz me abrace y que la luz me alerte en Esa Luz para que yo me convierta en Esa Luz!"

Es mucho trabajo con la luz. Es por eso que cada himno habla de diferentes cualidades de la Madre y hace que la mente contemple en los grandes conceptos de la luz, lo que le permitirá al practicante purificarse y entrar en la luz. Ese es el propósito del himno. Así se cubrieron los 14 himnos.

# Manu y su descendencia



Kama dio a luz a Harsha (Exhuberancia) a través de su esposa Rati (Gozo). Por eso Harsha es nieto de Dharma.

Adharma (Ilegalidad) dio a luz a Anrita (Tergiversación) a través de su esposa Himsa (Violencia). También dio a luz otros dos hijos: Bhaya (Temor), Naraka (Infierno) y a una hija llamada Nikriti (Insulto).

Bhaya y Naraka se casaron respectivamente con Maya (Ilusión) y Vedana (Sufrimiento).

Maya dio a luz un hijo llamado Mrityu (Muerte), que se lleva a los seres.

Vedana dio a luz un hijo llamado Dukha (Tristeza), cuyo padre es Raurava (el Gusano devorador).

Mrityu tuvo cinco hijos:

- 1. Vyadhi (Enfermedad)
- 2. Jara (Vejez)
- 3. Soka (Lamentación)
- 4. Trishna (Sed de poseer)
- 5. Krodha (Ira)

Todos estos son hijos de Adharma.

La muerte y sus hijos tienen a la transgresión de la Ley como nota clave (la enfermedad, vejez, mortificación y sed de poseer algo son las características que hacen que la mente crea que es el amo). Entonces el amo siente que su vida es inestable. Acechada por los temores de todos lados, la vida huye como si fuera perseguida por sabuesos. Esto da forma a los motivos que tejen la red de la vida individual como si se opusiera a todo lo demás. Entonces el resultado inevitable es la apa-



# Investigando lo Desconocido

Dr. K. Parvathi Kumar

La investigación y las innovaciones representan el ansia del hombre de ser creativo. La creatividad es la base para encontrar soluciones a los problemas que surgen. Con el aumento de las enfermedades misteriosas el hombre fue llevado a enfrentarse al desafío de ser siempre creativo e innovador. La investigación en el área de la salud tiene que ser mucho más intensa de lo que es ahora. Este parece ser el mensaje de la naturaleza. La naturaleza del hombre y la naturaleza de su entorno le están arrojando continuamente diversas enfermedades cuya causa debe ser rastreada a través de una intensa investigación.

La investigación no es más que la búsqueda en lo desconocido con la ayuda de datos conocidos. Pero lo que es conocido no es plenamente confiable. Hay limitaciones en la mente de los científicos al considerar la antigua filosofía de la salud y la curación, que también puede aportar datos útiles. Este antiguo conocimiento y filosofía tiene que estar unido a la investigación actual para poder comprender adecuadamente los diversos fragmentos del conocimiento. Los científicos no tienen que tener miedo a considerar lo que es viejo y que proporciona el eslabón perdido. Ese desarrollo de la conciencia pondrá a los científicos en un contacto más estrecho con una poderosa energía. Hasta que no se haga ese esfuerzo, los tesoros encerrados de la naturaleza no se revelarán.

Los médicos generalmente evitan examinar a la gente sana. Así se pierden una valiosa página que los guiaría hacia el futuro. La gente que tiene visiones necesita ser examinada cuidadosamente, especialmente aquellos que han demostrado tener visiones confiables. Estas personas presentan síntomas cardíacos y del sistema nervioso particulares, mucho más refinados de lo normal. Su sistema funcional conoce al mundo sutil y por lo tanto su corazón y su sistema nervioso tienen modulaciones más sutiles que pueden revelar cierto conocimiento relativo a los parámetros de funcionamiento saludable del sistema nervioso. Hoy en día, las condiciones del sistema nervioso periférico muestran síntomas de irritación, ira, preocupación, etc.

Junto con la ciencia del yoga, es necesario el estudio de las secreciones glandulares y de la existencia de otras secreciones afines que apoyan a las secreciones conocidas. Las secreciones glandulares como tales, atrajeron recientemente la atención, pero este tema no se ha abordado con seriedad y generalmente se lo evita. En hombres de la salud, cuyas percepciones extra sensoriales contribuyen substancialmente al avance de la humanidad, se pueden encontrar ciertos secretos de sus sistemas sensoriales, cuya ausencia puede ser considerada como causa de enfermedad en el hombre común. La moda de delegar a los visionarios y a sus maravillosas expresiones a la categoría de histeria, debe cesar. Esas personas histéricas no están siendo juzgadas benévolamente por su razonamiento superior. Son juzgadas ignorantemente como aquellos que tienen una reacción intensificada de los nervios simpáticos o como una irritación de los nervios periféricos. ¿Es posible encontrar soluciones a los problemas actuales de la salud humana con sólo a mitad de nuestro cerebro?

#### WTT ARGENTINA - ACTIVIDADES GRUPALES

## Swetha Padma Mendoza 2695, 2º piso, Belgrano



#### **MEDITACIONES**

Luna nueva de Acuario (22/1 - 04:40) domingo 22 de enero, a las 20:00 Luna llena de Acuario (7/2 - 18:55) martes 7 de febrero, a las 20:00 Solsticio (22/12 - 02:31) jueves 22 de diciembre, a las 20:00 Curación y servicio los jueves, de 8:15 a 9:30

## Grupo Harmony Riobamba 2520, Olavarría, Pcia.de Buenos Aires

#### **MEDITACIONES**

Luna nueva de Acuario domingo 22 de enero, a las 20:00 Danishtha martes 24 de enero, a las 20:00 Luna llena de Acuario martes 7 de febrero, a las 20:00 Ritual del Fuego y canto de Gayatri los domingos a las 8:00 Ritual del Agua los lunes a las 19:30

#### OTRAS ACTIVIDADES

Reuniones de meditación y estudio los lunes y jueves, 20:00; los miércoles, 18:00 Convivencias de grupo todos los domingos desde las 08:00

## ACTIVIDADES ARANCELADAS O CON CONTRIBUCIÓN VOLUNTARIA

Clases de Yoga de lunes a viernes Encuentro de canto "Alegría" el primer jueves de cada mes, a las 20:00 Tai Chi Chuan los lunes y miércoles a las 15:00

## Grupo Indigo Pellegrini 812, Bragado, Pcia.de Buenos Aires

#### **MEDITACIONES**

Luna nueva y Luna Ilena mismos días y horarios que Swetha Padma

## Grupo de Pinamar Almirante Brown 714

#### MEDITACIONES

Luna nueva y Luna llena reunión: 30 minutos antes de la hora astrológica Reuniones de meditación los martes y jueves a las 18:30 y en cada lunación

## Grupo de Santa Fe San Martín 3530

#### MEDITACIONES

Luna nueva y Luna llena reunión: 30 minutos antes de la hora astrológica Ritual del Fuego y Red Diamantina los domingos a las 9:00

Solsticios y Equinoccios según notificación previa

## Grupo de Paraná

#### **MEDITACIONES**

Luna nueva y Luna Ilena consultar lugares de reunion a: Patricia Zapata

(pata@live.com.ar / 0343 15 4573049)

Ritual del Fuego y Red Diamantina los domingos a las 9:00

Solsticios y Equinoccios según notificación previa

## Grupo de Misiones San Luis 1562, Posadas

#### **MEDITACIONES**

Luna nueva y Luna llena reunión: 30 minutos antes de la hora astrológica

Danishta a las 21:00

Meditación, Red Diamantina y Ritual del Fuego los domingos a las 06:00

Ritual del agua y meditación los lunes a las 18:00

#### OTRAS ACTIVIDADES

Canto de Gayatri y lectura del Maestro Tibetano los domingos a las 10:00

Lectura del Maestro KPK los martes y jueves después de la meditación de la tarde.

Reunión grupal para tratar temas operativos los sábados a las 16:00

## Grupo Sol Tucumán 1000, Cosquín, Pcia. de Córdoba

#### **MEDITACIONES**

Encuentros grupales según aviso (frente al hotel La Costanera)

#### OTRAS ACTIVIDADES

Relajación y yoga los miércoles, de 14:00 a 16:00

Grupo de estudio los miércoles, de 16:15 a 18:00

Charlas sobre espiritualidad en la vida diaria los 10s viernes de cada mes, a las 18:00

#### WTT ARGENTINA

INFORMES

Rodolfo Cabeza (011) 4709 7863

wtt@wttargentina.org

LIBROS Y DIFUSIÓN Alicia Deluca

(02284) 44 1426

difusion@wttargentina.org

LIBROS Y TESORERÍA

Duilio Leschiutta (011) 4761 3392 ing-leschiutta@fibertel.com.ar

CARTA CIRCULAR DE VAISAKH

Gastón Ferrari

vaisakh@wttargentina.org

SEMINARIOS EN CD/DVD

olga.pajarin@hotmail.com

#### GRUPOS Y CONTACTOS

**Buenos Aires** 

Swetha Padma Laprida 1471

Biblioteca Teosófica

Agrelo 3050

(011) 4957 5095

Antakarana

Arcos 3050

(011) 4702 9881

Pcia, de Buenos Aires

Alicia Deluca

Riobamba 2520, Olavarría

(02284) 44 1426

Marisa R. Abat

Pellegrini 812, Bragado

(02342) 42 2445

Horacio Aranda

Almte. Brown 714, Pinamar

(02254) 40 8797

argharanda@yahoo.com.ar

Pcia. de Misiones (Posadas)

Marco (Maity) Waniukiewicz

(03752) 15 57 5665

raices11@hotmail.com

Pcia, de Salta

Sergio y Gladys Miravalles

Barrio Parque Los Pinos, Salta

(0387) 436 0070

Elda J. Asad

Las Rosas 140, Salta (0387) 439 5027

Pcia, de Córdoba

Luisa Velasco de García

Nicaragua 312, Villa Allende

(03543) 43 6625

Litoral

Indiana Spada

San Martin 3530, Santa Fe indi.spada@gmail.com (0342) 15 435 4330

Patricia Zapata

Paraná

pata@live.com.ar

(0343) 15 457 3049

43

## **Great Invocation**



Let us form the Circle of Good Will.
OMNIA VINCIT AMOS.
From the South through Love,
which is pure.
From the West through Wisdom,
which is true.
From the East through Will,
which is noble.
From the North through Silence,
which is golden.
May the Light make beautiful our lives.
Oh, Hierophant of our Rite,
Let his love shine.
OMNIA VINCIT AMOS.
Let us form the Circle of the World Servers.

We bow down in homage and adoration to the Glorious and Mighty Hierarchy, the Inner Government of the World, and to its Exquisite Jewel, The Star of the Sea - The World Mother.

From the point of Light within the Mind of God, let Light stream forth into the minds of men. Let light descend on Earth.

From the point of Love within the Heart of God, let love stream forth into the hearts of men. May the Lord return to Earth.

From the centre where the Will of God is known, let purpose guide the little wills of men, the purpose, which the Masters know and serve.

From the centre which we call the race of men, let the Plan of Love and Light work out and may it seal the door where evil dwells.

From the Avatar of Synthesis Who is around, let His energy pour down in all kingdoms.
May He lift up the Earth to the Kings of Beauty.

The Sons of Men are one and I am one with them.
I seek to love, not hate.
I seek to serve and not exact due service.
I seek to heal, not hurt.

Let pain bring due reward of light and love.
Let the soul control the outer form and life and all events, and bring to light the love which underlies the happenings of the time.

Let vision come and insight. Let the future stand revealed. Let inner union demonstrate and outer cleavages be gone.

Let love prevail. Let all men love.

Master D. K.

## La Gran Invocación

Formemos el Círculo de Buena Voluntad.
OMNIA VINCIT AMOS.
Desde el Sur, a través del Amor,
que es puro.
Desde el Oeste, a través de la Sabiduría,
que es verdadera.
Desde el Este, a través de la Voluntad,
que es noble.
Desde el Norte, a través del Silencio,
que es dorado.
Que la Luz embellezca nuestras vidas.
¡Oh, Hierofante de nuestro Rito!
Que brille su luz.
OMNIA VINCIT AMOS.
Formemos el Círculo de Servidores del Mundo.

Nos inclinamos en homenaje y adoración ante la Gloriosa y Poderosa Jerarquía, el Gobierno Interno del Mundo, y su exquisita Joya, la Estrella del Mar, la Madre del Mundo.

Desde el punto de Luz en la Mente de Dios, que afluya Luz a las mentes de los hombres. Oue la Luz descienda a la Tierra.

Desde el punto de Amor en el Corazón de Dios, que afluya Amor a los corazones de los hombres. Que el Señor retorne a la Tierra.

Desde el Centro donde la Voluntad de Dios es conocida, que el propósito guíe a las pequeñas voluntades de los hombres, el propósito que los Maestros conocen y sirven. Desde el centro que llamamos la raza de los hombres, que se realice el plan de Amor y de la Luz, y selle la puerta donde se halla el mal.

Desde el Avatar de Síntesis que está entre nosotros, que Su energía descienda sobre todos los reinos. Que eleve a la Tierra hasta los Reyes de la Belleza.

Los Hijos de los Hombres son uno y yo soy uno con ellos. Busco amar, y no odiar. Busco servir, y no exigir servicio. Busco curar, y no herir.

Que el dolor traiga la debida recompensa de Luz y de Amor. Que el alma controle la forma externa, la vida y todos los acontecimientos, y traiga a la luz el Amor que subyace los sucesos del tiempo.

Que venga la visión y la percepción interna. Que el porvenir quede revelado. Que se manifieste la unión interna. Que cesen las divisiones externas.

Que prevalezca el Amor. Oue todos los hombres amen.

Maestro D. K.

## Calendario lunar

(Huso horario –3, Argentina)

| INGRESO DE LA LUNA EN CADA CONSTE | LAC | ION. 2011/2012 |
|-----------------------------------|-----|----------------|
| ENERO                             |     |                |
|                                   | 0   |                |

| ENERO     |     |    |       |               |           |     | F  | EBRERO |               |
|-----------|-----|----|-------|---------------|-----------|-----|----|--------|---------------|
|           | Dia | Н  | ora   | Signo         |           | Dia | Н  | ora 🤇  | Signo         |
| Lunes     |     | 2  | 19:17 | Х             | Miércoles |     | 1  | 16:16  | I             |
| Jueves    |     | 5  | 7:45  | I             | Sábado    |     | 4  | 3:05   | 9             |
| Sábado    |     | 7  | 18:06 | 9             | Lunes     |     | 6  | 10:25  | ઈ             |
| Martes    |     | 10 | 1:36  | રી            | Miércoles |     | 8  | 14:33  | m             |
| Jueves    |     | 12 | 6:45  | mp            | Viernes   |     | 10 | 16:55  | <u>Ω</u>      |
| Sábado    |     | 14 | 10:29 | <u>~</u>      | Domingo   |     | 12 | 19:02  | m,            |
| Lunes     |     | 16 | 13:35 | M,            | Martes    |     | 14 | 21:57  | ×             |
| Miércoles |     | 18 | 16:30 | ×             | Viernes   |     | 17 | 2:04   | $y_o$         |
| Viernes   |     | 20 | 19:41 | $y_o$         | Domingo   |     | 19 | 7:29   | <i>m</i>      |
| Domingo   |     | 22 | 23:54 | <i>m</i>      | Martes    |     | 21 | 14:32  | $\mathcal{H}$ |
| Miércoles |     | 25 | 6:12  | $\mathcal{H}$ | Jueves    |     | 23 | 23:49  | $\gamma$      |
| Viernes   |     | 27 | 15:29 | $\gamma$      | Domingo   |     | 26 | 11:31  | R             |
| Lunes     |     | 30 | 3:29  | R             | Miércoles |     | 29 | 0:28   | Ĭ             |

## **FASES LUNARES PARA PRACTICA ESPIRITUAL 2012**

| ENERO   |     |       |                     | F         | EBRERO |       |                     |
|---------|-----|-------|---------------------|-----------|--------|-------|---------------------|
|         | Dia | Hora  | Fase                |           | Dia    | Hora  | Fase                |
| Domingo | 1   | 3:16  | 8ªAsc               | Viernes   | 3      |       | 11 <sup>a</sup> Asc |
| Jueves  | 5   |       | 11 <sup>a</sup> Asc | Martes    | 7      | 18:55 | Llena               |
| Lunes   | 9   | 4:31  | Llena               | Martes    | 14     | 14:05 | 8ªDes               |
| Lunes   | 16  | 6:09  | 8ªDes               | Sábado    | 18     |       | 11ªDes              |
| Viernes | 20  |       | 11ªDes              | Lunes     | 20     | 21:00 | Danishta            |
| Lunes   | 23  | 4:40  | Nueva               | Martes    | 21     | 19:36 | Nueva               |
| Martes  | 24  | 21:00 | Danishta            | Miércoles | 29     | 22:23 | 8ªAsc               |
| Martes  | 31  | 1:11  | 8ªAsc               |           |        |       |                     |

## INGRESO DE PLANETAS EN CADA SIGNO 2012

| ENERO    |     |       |       |  |
|----------|-----|-------|-------|--|
| Planeta  | Dia | Hora  | Signo |  |
| Mercurio | 8   | 3:35  | Ŋο    |  |
| Venus    | 14  | 2:48  | H     |  |
| SOL      | 20  | 13:11 | 222   |  |
| Mercurio | 27  | 15:13 | 200   |  |
|          |     |       |       |  |

| FEBRERO  |     |       |               |  |
|----------|-----|-------|---------------|--|
| Planeta  | Dia | Hora  | Signo         |  |
| Neptuno  | 3   | 15:53 | Ж             |  |
| Venus    | 8   | 3:02  | $\gamma$      |  |
| Mercurio | 13  | 22:39 | $\mathcal{H}$ |  |
| SOL      | 19  | 3:19  | X             |  |
|          |     |       |               |  |

TEXTO DE CONTRATAPA

# Comentario

¡Oh, Señor Agni! Eres amigo de todos. Al adorarte. los humanos reciben protección. Que sean elevados de su malicia y de sus pensamientos y acciones malignos para entrar al Reino de la Gloria. Que así sea.

El fuego está en todos. Nadie existe sin fuego interno y sin fuego a su alrededor. El fuego protege la vida desde adentro, pero el fuego de afuera puede destruirla. La ira, el odio y la enemistad son el fuego que la humanidad emite regularmente a través de su naturaleza, su pensamiento y su acción. Por eso es necesario que el fuego sea adorado regularmente, para quemar la malicia de la humanidad y elevarla a los esplendores de la vida, que son también un aspecto del fuego. De hecho, esta es la necesidad de este tiempo. Cuando mucho strabajado resde Buena Volunta dveneren alfuego con esta actitud, la crisis actual podrá disolverse.

Tavâhamagna Ûthibhir Mitrasya Cha Prasastibhihi Dwesho Yuto Sa Duritat Uryâma Martyânâm



Oh, Lord Agni!

You are the friend of all.

By worshiping you

the humans shall receive protection.

May they get lifted up from their malice

and malicious thoughts and actions

into the kingdom of glory.

May that be so.