

# CARTA CIRCULAR DE VAISAKH



CANCER
21 de Junio - 21 de Julio
2006
KARKATAKA

HAMSA SIVA SO HAM



#### INVOCATION

May the Light in Me be the light before me May I learn to see it in all. May the sound I utter reveal the light in me May I listen to it while others speak.

May the silence in and around me present itself,
The silence which we break every moment,
May it fill the darkness of noise we do
And convert it into the Light of our background.

Let virtue be the strength of my intelligence,
Let realisation be my attainment,
Let my purpose shape into the purpose of our earth,
Let my plan be an epitome of the Divine Plan.

May we speak the silence without breaking it.

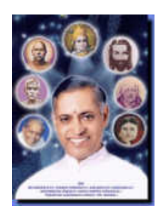
May we live in the awareness of the background.

May we transact light in terms of joy.

May we be worthy to find place in the Eternal Kingdom OM.

Master E.K.





**CARTA Nro. 4 CICLO 20** 



Compilada y Realizada por el DR. SRI K. PARVATHI KUMAR

El Dr. Sri K. Parvathi Kumar es el Presidente del "World Teacher Trust" y Fundador de la "Carta Circular de Vaisakh". Las Enseñanzas brindadas en nombre de los Maestros son pensamientos simiente expresados por ellos.

Son elaborados y descriptos por el Dr. Sri K. Parvathi Kumar para una más fácil comprensión por parte de los miembros del grupo en general. (Maruvu Maharshi: Maestro Morya; Devapi Maharshi: Maestro Kuthumi; Vidura: el Mahachohan)

\* Traducción al español por Hnos. del World Teacher Trust

IMPRESO POR
THE WORLD TEACHER TRUST
BUENOS AIRES - ARGENTINA



CARTA CIRCULAR DE VAISAKH

CANCER - KARKATAKA 21 de Junio - 21 de Julio 2006

#### **INDICE**

| Plegaria para el Ano               | 2 |
|------------------------------------|---|
| Mensaje del Mes                    |   |
| Mensaje del Maestro                |   |
| Gîtâ -Upanishad                    |   |
| Una Palabra del Maestro CVV 6      |   |
| Maitreya El Señor                  | 7 |
| Maestro Morya                      |   |
| Maestro Kuthumi                    |   |
| Mensaje del Maestro E.K10          | ) |
| Enseñanzas de Vidura11             |   |
| Así Habla Shirdi Sai12             |   |
| Mensaje de Sri. Ramakrishna13      |   |
| Discipulado El Plan de Dios14      |   |
| Sección Niños15                    |   |
| Reseña de las Principales Obras 17 | 7 |
| Noticias - Reseña19                |   |
| Foro Grupal2                       |   |
| Extractos de las Enseñanzas22      |   |
| Los Pasos del Silencio25           |   |
| Paracelso29                        |   |
| Calendario Lunar 200632            |   |
| Calendario de Actividades 2006.33  |   |
| Magia Blanca34                     |   |
| Información General39              |   |
| Servicios Comunitarios - Anuncios  |   |
| Informes y Subscripciones40        | 0 |
|                                    |   |

# PLEGARIA PARA EL AÑO

Lavemos el Karma en el Espacio.

Sobre la lamina azul profundo pintemos
colores eternamente ascendentes,
siempre a los Pies del Maestro
en el Valle de Vaisakh.







# CANCER - KARKATAKA 2006

#### MENSAJE DEL MES

Cancer marca el principio del nuevo ciclo. Concluye un ciclo de 90 días desde el equinoccio. Aries marca el principio de un ciclo de 90 días y Cancer lo concluye, para dar comienzo a un ciclo de 90 días hasta el equinoccio de otoño (primavera para esta parte del planeta). El ciclo que empieza con Aries está presidido por el Sol. El Sol en Aries conduce a los seres a través de los reinos de consciencia y los entrega a la Luna desde el principio de Cancer. La Luna rige el siguiente ciclo hasta Libra, causando la necesaria fertilización, gestación, germinación y construcción de las células del cerebro. El Sol prepara a las Almas y la Luna prepara a los cuerpos para las Almas. Al Sol se le llama "Ra". A la Luna se le llama "Ma". "Rama" es el sonido que contiene la clave solilunar que reordena las energías en el discípulo.

Rama, encarnación del segundo Logos, tenía en su carta natal el Sol en Aries y la Luna en Cancer. El sonido Rama es más antiguo que la encarnación del Logos como Rama. Que el sonido y el Señor guíen a los seres a experimentar la bendición de la existencia.







#### MENSAJE DEL MAESTRO

#### **AUTO-REALIZACIÓN**

Los ángeles siempre temen a los demonios y diablos, a pesar de su inmortalidad. Esto nos da una pista de que la inmortalidad no es el estado final de plenitud, ya que aquellos que son inmortales también tienen miedo. La Inmortalidad es una ventaja para la continuidad del propósito. El propósito es la auto-realización. Es por ello que, los sabios videntes de todos los tiempos enfatizan la auto-realización y recomiendan el estado de inmortalidad como un instrumento ventajoso para lograr este propósito.







# GÎTÂ - UPANISHAD

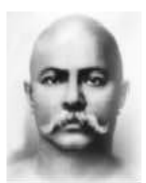
#### -KRISHNA EL SEÑOR-

#### LA MORADA DE LA EXISTENCIA

La Existencia tiene su morada como existencia individual (Atma), también como consciencia (la luz de Atma Buddhi) y como mente (la morada desde la cual se dirigen el pensamiento, la palabra y las acciones). Cuando el hilo de la consciencia es sostenido conscientemente entre la Existencia y la existencia individual, la Existencia penetra a través de las otras moradas. La Existencia está, en cualquier caso, sosteniendo todo aquello que es. Ser consciente de todo lo relativo a esto es importante. Cuando esto se consigue, se llama iniciación.







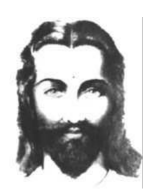
#### UNA PALABRA DEL MAESTRO CVV

#### TRATAR CON EL PRANA Y ENSEÑAR EL YOGA

Mis seguidores, esencialmente, tratan con Prana y enseñan Yoga. Tratar el Prana no solamente se limita a la salud corporal, sino que se extiende en la restitución de la salud a todos los niveles, proveyendo soluciones para las crisis de la vida. Los humanos tienen crisis tras crisis y mis seguidores necesitan proveerse de resistencia a todos los niveles para trascender dichas crisis. Mis verdaderos seguidores trabajan para disolver incluso las crisis globales. El tratamiento Pránico es una actividad que uno debe realizar en la objetividad. Entonces, el Yoga puede ser enseñado para el desarrollo subjetivo. De este modo, mi trabajo es el trabajo de la objetividad y la subjetividad en relación a mis seguidores. Los ajustes psicológicos activos y efectivos, se llevan a cabo en la vida objetiva y subjetiva de mis seguidores. Esto debiera conducirlos a lo profundo de la vida. Eso los capacita para obtener ecuanimidad de vida en medio de la dualidad mundana.







## MAITREYA EL SEÑOR

#### **EL ORIGEN DE LA CRISIS HUMANA**

Toda la historia de la creación es una historia de compasión Divina. La creación es para los seres y para su evolución. La Divinidad, con Su ejército de ángeles y conocedores, propicia cuerpos para los seres, los alimentan, los educan y esperan que progresen con la ayuda de tal educación. A la Divinidad se le llama Padre, dado que un padre normal ofrece el cuerpo, lo alimenta y proporciona la educación para el Alma. Esto es un amor natural del padre hacia su hijo.

La Divinidad hace todo esto con amor, con compasión y con la mayor responsabilidad. El descuidar la Divina oportunidad de progresar es ignorancia. Para inspirar y enseñar al ignorante, la Divinidad manda Maestros. Los maestros ayudan a algunos. Pero con frecuencia, un tipo de ignorantes humilla a los maestros. Tales personas son castigadas por la Divinidad, a través de la naturaleza o a través de la venida directa de la Divinidad. El castigo se hace también con amor, como es habitual, sin odio. El padre castiga suavemente al hijo, sólo, para colocarlo en el sendero de la rectitud.

La crisis humana de hoy en día se debe a aquellos que no aprenden ni del maestro ni de la naturaleza ni de los castigos de la naturaleza. De tiempo en tiempo, estos forman el origen de la crisis.







#### **MAESTRO MORYA**

#### - MARUVU MAHARSHI -

#### **EL VELO**

Inculcad el hábito de pensar en el mundo sutil, en el cual existe la belleza de las formas sutiles, llena de variedad de luces. Haz de esto una costumbre regular, contemplando el mundo sutil, tanto durante las primeras horas de la mañana como en las últimas de la tarde. El mundo sutil está lleno de luz y de vida. El mundo sutil también existe en ti. La contemplación regular de este mundo te capacitará para despertar tu existencia sutil con su correspondiente luz y vida.

Lo sutil se mueve de forma natural hacia arriba, mientras que la materia se mueve hacia abajo. Si analizas tus pensamientos diarios, generalmente se mueven alrededor del mundo objetivo mundano. Tu mente está generalmente poblada con pensamientos mundanos. Elevando el énfasis se entra en lo supramundano. Entonces, se consigue un alivio instantáneo del condicionamiento mundano. Adquiere el hábito de contactar con lo sutil. Estamos disponibles para ti en el reino supramundano y no tanto en el mundano. Te ayudamos, si te conectas con el plano supramundano. Te sentirás reforzado para dirigir tu vida mundana y obtener maestría sobre la misma. El reino de Dios está en lo sutil, lo supramundano. El reino mundano lo esconde. Supera el velo a través de una práctica regular.







#### MAESTRO KUTHUMI

#### - DEVAPI MAHARSHI -

#### VER OTRA POSIBILIDAD DIFERENTE

¿Has pensado alguna vez sobre la reencarnación, el renacimiento? Sabemos que todos vosotros pensáis más sobre la muerte que sobre el renacimiento. Pensáis sobre la muerte, el final, debido al miedo. Este miedo vela el conocimiento de la eternidad de tu existencia. El conocimiento es ver un sutil y fresco comienzo en cada final. El pensamiento del renacimiento te da más energía que el pensamiento de la muerte. Al otoño, siempre le sigue la primavera. Cada atardecer promete un amanecer. Sé sabio y sutil, para ver otra posibilidad diferente en la que estás.

Si continúas viendo la posibilidad de una alternativa, que sutilmente existe en ti, lo verás mejor. Cuando ves el anverso de una moneda no ves el reverso, y viceversa. Más siempre, podrás visualizar que existe el otro lado de la moneda. Eso es lo que Jesús quería decir cuando dijo: "Si alguien te abofetea una mejilla dale la otra." Es simbólico y no literal. Jesús quería que los humanos fueran visionarios. La visión es posible, cuando el hombre ve otra posibilidad y otra dimensión. En la creación, existen las dos dimensiones juntas y se manifiestan alternativamente. Esa es la ley de la alternancia.







#### MAESTRO E.K.

#### LA AUTO-CONFIANZA

La auto-confianza es distinta del exceso de confianza, la arrogancia y la inflexibilidad. La falta de confianza en uno mismo lo conduce a escapar de su camino. La mayoría de estos escapistas encuentran refugio en los grupos religiosos. El verdadero maestro permite cuidadosamente, a cada quién, encontrar su propio centro de auto-confianza. Un maestro que fomenta la dependencia de los estudiantes no es un auténtico maestro.







# **VIDURA**

Conquista la ira con la paz, el mal con la bondad, la tacañería con el donativo, y la mentira con la verdad







# SHIRDI SAI

#### LOS CUATRO CAMINOS

Mediante el Ser, eleva el ser del condicionamiento del no ser.

Quédate sin pensamiento para experimentar el ilimitado estado de consciencia.

Observa al que no cambia, al inmutable y constante, en medio del siempre cambiante y mutable mundo.

Cumple con los deberes que te ordena la vida, poniendo el cuerpo, la mente y el Alma a los pies del Maestro.







#### SRI RAMAKRISHNA

#### **EL SENDERO DEL TRABAJO**

Un discípulo: ¿La presión del Trabajo se basa en la manera de dar nuestra mente a Dios, es así?

El Maestro: O sí, sin ninguna duda, que esto es así; pero un Jnani debe trabajar con desapego, y entonces el trabajo no lo dañará. Si usted lo desea sinceramente el señor le ayudará, y la esclavitud del trabajo irá alejándose gradualmente.

Debe usted pensar en Dios solamente a la hora de la meditación y olvidarse de él en el resto de las veces? ¿Usted ha notado cómo durante Durga Puja una lámpara está constantemente encendida ardiendo cerca de la imagen? Nunca se debe permitir que se apague. Si se extingue, el cabeza de familia siempre acaba con una cierta desgracia. De manera similar, después de instalar a la Divinidad en el loto de su corazón, usted debe guardar la lámpara del recuerdo siempre encendida. Mientras que está enganchado a los asuntos del mundo, usted debe volver constantemente su mirada hacia adentro y ver si la lámpara se está apagando o no.





#### DISCIPULADO

#### **EL REINO DE DIOS**

Hoy algo nuevo está sucediendo. Está emergiendo un nuevo Reino en la naturaleza, el reino espiritual, el Reino de Dios sobre la tierra. Este reino, del cual Cristo hizo hincapié en sus oraciones al Señor, y el cual Él vino a encontrar, no es un reino cristiano ni un gobierno terrenal. Es la regla del Amor y Sabiduría en la tierra, la cualidad de Dios Mismo y del Alma humana. Los miembros de este reino son aquellos que, en cada nación, tratan de generar condiciones correctas. Por medio de su pensamiento creativo y empeño en cada terreno del esfuerzo humano, este reino se convierte en una realidad tangible, verdadera y objetiva. La ley del Reino de Dios es la ley de las correctas relaciones humanas. Las dos grandes necesidades para producir las correctas relaciones son: la visión, más la organización en el vivir. La visión conduce a la organización. La visión es una visión de correctos objetivos grupales y de relaciones en la fusión del grupo hacia el todo. Los hombres llaman a esta visión con muchos nombres - hermandad, federación mundial -, aunque no importa demasiado. Este es un tema de mejora, de bienestar universal, seguridad general e igualdad de oportunidades independientemente de la raza, color o credo.

La humanidad como un todo, está ahora preparada para el Reino de Dios. Esto se puede ver, a través de su reconocimiento de que las leyes de las correctas relaciones humanas deben controlar la vida diaria. La manifestación del Reino de Dios en la tierra, la preparación del camino para su gran director y acelerador, Cristo, nos da a cada uno y a todos una tarea completa adecuada y algo por lo cual vivir, trabajar, soñar y aspirar. Entrar en ese reino es todo lo que verdaderamente concierne a la humanidad hoy en día; es un campo de servicio, donde cada uno tiene un potencial para el ejercicio de su divinidad. Cada individuo debería prepararse para pasar a ese reino, y tener una iniciativa que contará en su realización.





## SECCIÓN NIÑOS LA DOCTRINA DE LA ÉTICA



La ayuda que se le ofrece al sabio reúne fortunas ocultas, de la misma manera que el coco acumula aguas nutritivas en secreto.



#### Queridos niños,

¿Sabéis que nuestros sentidos se mueven más rápido que los caballos? A los sentidos se les compara con los caballos del Sol. La velocidad con la que los sentidos se mueven puede ser comparada con la velocidad del Rayo Solar. Para regular los sentidos, se nos ha dado la mente. La mente tiene un amigo. Su nombre es la sabiduría. También se le llama Voluntad Discriminativa (que discierne). Con la ayuda de la Voluntad Discriminativa, la mente puede regular los sentidos como un hábil conductor de carruaje es capaz de regular los caballos.

Cuando todos los caballos se mueven en cooperación, el carruaje va hacia adelante. De la misma forma, todos los sentidos tienen que cooperar con la mente y la mente con Buddhi (Voluntad Discriminativa).

Nuestro carruaje es nuestro cuerpo. Los sentidos son los caballos. La mente con Buddhi es el conductor. Si existe este alineamiento entre Buddhi, la mente, los sentidos y el cuerpo, progresamos bien.

La educación es aprender a mejorar a Buddhi. Buddhi nos dice qué hacer, cuándo hacer, dónde hacer y cómo hacer.

Desarrollad Buddhi en vosotros, para que hagáis maravillas cuando hayáis crecido.

K. Parvathi Kumar

(De la editorial del Dr. Kumar en el sitio web: www.jugendforum-mithila.de )



#### LA ALIMENTACIÓN

# EL CORRECTO USO DEL ALIMENTO ;CUÁNTO COMER?

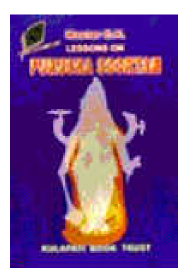
No hay regla fija respecto a la cantidad, pero si permanecemos tranquilos mientras comemos recibiremos el aviso. Hay un centro de saciedad dentro del cerebro que nos da la señal si comemos con tranquilidad. Este aviso nos dice: "Basta" y puede ser escuchado dentro de nosotros si seguimos las normas relativas a "cómo comer" que acabamos de mencionar. Una regla cardinal respecto a la comida es no sentirse pesado después de haber comido, pues eso es una indicación de haber comido excesivamente. No permitamos que una comida nos cause malestar más tarde. No nos castiguemos con la comida. Aquellos que sienten su cuerpo pesado después de haber comido, tienen que reducir la cantidad y los alimentos pesados. Dejemos de comer antes de que el estómago esté completamente lleno y llenemos la parte vacía con agua si sentimos que es inevitable tener que llenar el estómago por completo.

\* Una sección del libro "Mithila" del Dr. K. Parvathi Kumar.





# RESEÑA DE LAS PRINCIPALES OBRAS LIBROS



#### LECCIONES EN EL PURUSHA SOOKTAM

El Purusha Sukta es un himno que se ofrece a la Persona Cósmica como veneración Sukta. El Veda reconoce al Hombre Cósmico que fue preparado y fijado (crucificado) en el Mahat por el Devas y el universo entero se visualiza en él. Describen a la Persona Cósmica como teniendo cuatro manos que representen la creación cuádruple. Más adelante cuando progresó la creación, la forma humana también fué

preparada en imagen y semejanza de la Persona Cósmica. El Devoto es bien aconsejado a visualizar a la Persona Cósmica dentro de su propio marco para experimentar el universo en su detalle.

En el año 1982, 1983 el Maestro E.K. a petición de la Fraternidad Europea dio comentarios sobre el Purusha Sukta en Ginebra los cuales son muy inspiradores.

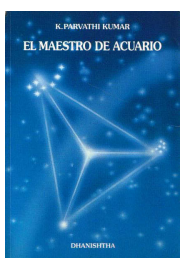
Ekkirala Krishnamacharya: Lecciones en el Purusha Sooktham Copias a confirmar su disponibilidad, consultar por favor en:

- En Argentina: <u>difusion@wttargentina.org</u>

- En España: <u>wtt-es@wanadoo.es</u>

- En Venezuela: fdnp@supercable.net.ve
- En Estados Unidos: rosydd@bellsouth.net





#### EL MAESTRO DE ACUARIO

Este libro habla de un Maestro que ancló la energía de la Nueva Era en el planeta y en el Sistema Solar también. Al principio del vigésimo siglo, este Sistema Solar (y nuestro planeta también) pasaron por ciertas iniciaciones mayores vía Sirio.

A consecuencia de esto hay una marea de cambios en la vida dentro y en torno del Planeta Tierra.

El Maestro CVV es el gran Iniciado que dirigió la energía de Acuario en la vida planetaria e inauguró así la Era de Acuario.

Este libro posee especificaciones sobre el trabajo de Acuario y enuncia el Yoga de Síntesis según lo propuesto por el Maestro CVV.

#### K. Parvathi Kumar: El Maestro de Acuario Copias a confirmar su disponibilidad, consultar por favor en:

- En Argentina: <u>difusion@wttargentina.org</u>

- En España: <u>wtt-es@wanadoo.es</u>

En Venezuela: <u>fdnp@supercable.net.ve</u>
 En Estados Unidos: <u>rosydd@bellsouth.net</u>





# NOTICIAS - RESEÑA ITINERARIOS DEL MAESTRO

#### 40 Itinerario Intercontinental del WTT

Seminario: España

Sant Feliu, 6 al 9 de Junio de 2005

Con la participación de 160 personas celebramos una reunión propicia con nuestro estimado Maestro K.P. Kumar, su esposa y familia. El Maestro habló de DIOS directamente al corazón: Cómo experimentarlo, cómo buscarlo. "Nos centramos en conceptos y nos olvidamos de Dios. Pocas personas experimentan a Dios, estamos siempre alrededor del concepto y no del contenido. A través de un programa de vida disciplinado experimentamos a Dios externa e internamente. Si no hacemos esto, daremos vueltas al templo pero nunca entraremos en el. Aquellos que entran, experimentan alegría, esplendor y nos dicen que dentro del templo todo es hermoso y que sienten ánimo y bendición más de lo que se siente a través de los sentidos, la mente y los pensamientos. De acuerdo a la sinceridad de propósito del ser humano, el encuentra el sincero camino y progresa en el sendero.

El que se decide a progresar se lo llama aspirante, su programa principal es observar a Dios en las actividades diarias. Ésta será su prioridad, y si la lleva a cabo, se llama aspiración."

#### Alemania: Seminario: Los Problemas Mundiales Urgentes del Empleo y del Sistema Monetario

#### Heiligenberg en el Lago Constanza, del 17 al 19 de Junio del 2005.

En un hotel con una hermosa vista panorámica hacia las montañas Suizas, hemos discutido los tópicos "el nuevo mundo del empleo y del sistema monetario" con el Maestro Kumar, un grupo del WTT y personas procedentes del área del Lago Constanza. Se compiló anticipadamente información acerca de estos dos tópicos, la cual se les distribuyó a todos los participantes. El sábado por la noche hubo una conferencia pública ofrecida por el Maestro Kumar, sobre el tema "Dirección Empresarial, Ética y Responsabilidad Social en la Nueva Era".

Del impulso del nuevo trabajo, del nuevo sistema monetario y de la información del seminario, se generará un concepto general de manera que todos participen y ayuden a llevar adelante este impulso. Esta actividad no está limitada a los miembros del WTT, sino que incluye a todas las personas que puedan dar su contribución. De todas las actividades discutidas en el seminario, resultaron algunos posibles proyectos iniciales.

Continuará...



# FORO GRUPAL NOTICIAS Y ACTIVIDADES

(Se aprecian las contribuciones a esta columna)

Informe de los grupos: Argentina Nombre del grupo: WTT Argentina

Contacto: Rodolfo Cabeza, wtt@wttargentina.org

**Actividades:** 

 Hogar de Tránsito del Niño Jesús: El grupo ha construido los baños y las duchas y se ha reformado la cocina del hogar que alberga a 22 niños. También se les ha brindado apoyo escolar a los niños.

 "Mi Casita": El grupo ha colaborado con la entrega de alimentos para el comedor popular "Mi Casita" dónde se les provee de alimento diario de 35 a 70 niños.

Nombre del grupo: Grupo de Misiones

Contacto: Daniel García

Correo Electrónico: sdanielgarcia@arnet.com.ar

**Actividades:** 

El Grupo en Misiones ha colaborado comprando un nuevo computador personal a la Biblioteca Teosófica de Buenos Aires que está haciendo un buen servicio a aquellos interesados en la Sabiduría. Están chequeando y ordenando todos los libros en la Biblioteca y necesitaban este nuevo Computador personal para un mejor y más rápido control y servicio hacia los lectores y buscadores. Este grupo pudo brindárselo para un mejor servicio. También apareció una oportunidad de servicio, a través de un mensaje de mail, y el grupo pudo ayudar rápidamente con una importante cantidad de dinero a un amigo que necesitaba para una urgente necesidad.

El grupo colabora en la sociedad de muchas maneras, pero de forma casi individual hasta ahora.

Estamos aprendiendo a manifestar la presencia del grupo en la ciudad lentamente.





# **EXTRACTOS DE LAS ENSEÑANZAS**

#### LA JERARQUÍA DE LOS DEVAS - PARTE II Dr. Sri K. Parvathi Kumar

Convivencia del Grupo en Fuhrigen, Suiza, Mayo de 2004.

1b) Soma

Es lo que se llama el néctar de la Creación, la bebida de la inmortalidad, Amrita. Es una secreción proveniente de la aparente nadidad dentro del aparente algo que proporciona la experiencia de la dicha, alegría y felicidad. Si no, no existe dicha, alegría y felicidad en la creación.

Se encuentran muy frecuentemente dichos términos, cuando leen la Doctrina Secreta o alguno de los libros de Bailey. Deben saber que eso es un Gandharva.

Soma es entonces masculino femenino. Es la base de lo masculino femenino. Soma es conocido como Sa + Uma. Sa Uma significa con Uma, con la naturaleza. Uma significa naturaleza. ESE se ha transformado en El y Ella. En la Mitología Hindú el mismo término es utilizado como Luna. La Luna es llamada asimismo Soma. Lunes es el día de Soma. En el sistema védico es expresado como Soma Vara (Vara= día) el día de la Luna.

Soma tiene su propia dicha, alegría y felicidad y excitación. Para la gente emocional, la luna llena es locura. Para la gente normal que vive con mente y sentidos, la luna llena es llena de felicidad. Para los que saben, los discípulos, la luna llena es alegría. Pero para los altos iniciados, la luna llena proporciona el toque de la dicha. Por cuanto la Luna es un vehículo de Soma es llamada asimismo Soma. El es la dicha, queriendo decir la dicha de los Gandharvas desciende por Soma.

#### 1c) Viswa Vasu

Es el que causa Seidad en la creación. Vasu significa ser. Viswa significa Universal. Entonces es seidad universal que aparece como seidad individual. Este es un Gandharva, la seidad en la Creación. Cualquier cosa está en esta Seidad, el mosquito, la hormiga todo esta en esta seidad. La montaña tiene su seidad, el río tiene su seidad.



#### 1d) Chitra Ratha.

Ratha significa carro. En la creación todas las formas son carros, porque las cosas se mueven en ellos. El ser se mueve con un vehículo. Ese vehículo es llamado Ratha. Originalmente es llamado carro, porque en esos días, había carros. Todo aquello a través de lo cual un ser se mueve es un vehículo. No pueden imaginar todas las variedades de vehículos. Es una maravilla cuantos vehículos existen desde el plano cósmico hasta el plano físico, y el Gandharva preside eso. Es por eso que se lo llama carro o vehículo de maravilla. Desde el cangrejo, la víbora, el escorpión, la hormiga, el mosquito, esos son todos variedades de vehículos. No pueden imaginar cuantos vehículos existen. Es una maravilla.

Esos son los cuatro Gandharvas en guienes debemos pensar. Ellos son aquellos en la creación que se transforman en Kumaras. En su estado original, los cuatro Kumaras son los cuatro Gandharvas. Por eso permanecen en la creación como la existencia cuádruple. Solo comparen esto con nuestra propia situación. Desde el sueño al despertar en la mañana, el uno se transforma en dos, porque en el sueño el despertar se sumerge en la seidad. Cuando dormimos, no sabemos que estamos durmiendo. El despertar es sumergido dentro de ESO que es llamado existencia. Entonces hay un tránsito a través del cual se despiertan. Ese pasaje es Vena. Una vez despiertos, Uds. son todavía dos. Uds. son consciencia y existencia. Ahora la existencia está con la consciencia. Eso es porque se lo llama Sa Uma, es decir Con Uma. Entonces, la existencia está con la consciencia, así como se despiertan. Su estado de consciencia es todavía un estado secundario. Entonces sienten Yo soy. En el sueño profundo Uds. no sienten el Yo Soy, porque el conocimiento del Yo Soy aparece en el estado de vigilia. Esos cuatro aspectos son muy importantes. Es por eso que frecuentemente me refiero a ellos. Los conocemos solo para olvidarlos en el momento siguiente.

Chitra significa peculiar, maravilloso. Para cada uno, su vehículo es maravilloso. En efecto, esta lleno de maravillas.

Esas son las cuatro avenidas en las que reside la Seidad. Mas allá de la creación, esos son los nombres para ellas, como se dan en el Veda. Más que los nombres, debemos conocer su función. Conocer el nombre y desconocer la función es lo que hacemos de muchas maneras. Si conocemos la función, aun si no conocemos el nombre, está bien. Aquí los nombres están en sánscrito, pero la función es

universal. Si conocemos a una persona por su nombre pero no sabemos cómo es, de qué sirve?. Sólo saber el nombre no es suficiente. Es por ello que debemos adentrarnos en los aspectos funcionales de los Devas así como existen en varios planos.

Esos son los Gandharvas, las notas musicales más allá de la creación. Ellos son los recursos de la dicha en todos los cuatro niveles. Dicha en el nivel del cuerpo, dicha en el nivel de los sentidos, dicha en el nivel de la mente o buddhi, dicha en el nivel del alma, y la dicha en el nivel que trasciende el alma individual. Esa dicha es Gandharvas. Ellos son las más elevadas energías a buscar. El entero esfuerzo de cada alma es ser feliz. El alma es definida en el Veda como el buscador de felicidad, alegría y dicha. El deseo interno es buscar la dicha en toda su variedad. Gente que se mueve en el lago, que va a la montaña, gente visitando lugares, qué están buscando? Felicidad. La gente busca felicidad a través de los sentidos en el mundo exterior. La gente busca la felicidad en el plano mental a través del pensamiento. La gente busca la felicidad en el plano buddhico. Por eso, damos diferentes nombres a esos grados de felicidad. Esa felicidad es debida a los Gandharvas. Ellos existen en lo alto de su cabeza y deben descender. Eso es lo que debemos saber acerca de los Gandharvas.

Esos son los Gandharvas que vienen a nosotros como los cuatro Kumaras a través de la materia y del espíritu.

Estoy hablando de la situación antes del círculo con el punto central. Después de eso llega a ser un círculo con un punto central y el triángulo y a través del triángulo la existencia cuádruple. Otra vez los Gandharvas descienden como los Kumaras a través del creador. Solo porque vienen a través del creador, el creador piensa que son sus hijos y dice: debes participar en mi trabajo. Los Kumaras sonríen. A través de su sonrisa ellos dan el mensaje: No participamos, O Padre, tu no sabes nada. Cuando los hijos son niños, dicen al padre: Tu no sabes nada. No es muy normal, pero puede suceder. Si el hijo nacido de Uds. tiene más consciencia que Uds., no dirá Tu no sabes, pero sonreirá. Esa sonrisa lleva suficiente mensaje.

Esos cuatro Kumaras eran más grandes en consciencia que el padre del cual provenían. El maestro D.K. se refiere a ellos al comienzo del Tratado sobre Fuego Cósmico. El los llama Agnishvattas. Agnishvatta significa el que aparta el fuego para procreación. Ellos no participan de la creación, pero ayudan en la creación. Esos cuatro hermanos de

la clase más elevada descienden a la creación para ayudar al creador. Pero no están allí para procrear o efectuar ulterior creación. El creador no conocía su talla, su función o por qué se hallaban presentes.

El creador, el primer Logos, tuvo muchos problemas durante el curso de la creación. A fin de cuentas, tuvo éxito y completó la creación al crear al hombre. El trabajo del primer Logos es crear. Cuando el hombre aparece en la creación, la profecía se cumple. La profecía de que habría una creación se cumple. Pero entonces para mantener la creación, otro Logos está en funciones. Entonces la creación esta ahora en estado de mantenimiento. Es por eso que se lo llama la segunda existencia sistémica. Qué es la segunda existencia sistémica? Cuando la creación fue completada hasta lo físico denso y el hombre ha desarrollado un cuerpo de carne y sangre, entonces está completo. Ahora debe desarrollarse. Ese es el trabajo del segundo Logos.

Esos cuatro Kumaras solían trabajar para el primer Logos y trabajan ahora para el segundo Logos, y trabajarán asimismo para el tercer Logos. Ellos son los auxiliares de los Logos. Ellos están más allá de la creación y asimismo en la creación. Esos son los que frecuentemente encuentran en los Puranas. No participan en la creación pero permanecen ayudando a todo nivel. Los tres más bajos ayudan en las evoluciones planetarias, solar y cósmica y el primero está más allá de lo cósmico porque es el paso de lo supra cósmico a lo cosmico. Es por eso que se convierte en el más elevado en la Jerarquía.

Continuará.





#### LOS PASOS DEL SILENCIO

Fragmentos/Extractos del libro de recuerdo "The Steps of Silence" (Los Pasos del Silencio), presentado en ocasión del 60 aniversario del Maestro K. Parvathi Kumar, parte 3.

#### PROEMIO PARTE I Por Navaneetam

#### Director Ejecutivo, Fundación Dhanishtha, India

Sraddhavan Labhate Gnanam es el dicho de Lord Krishna.

El Maestro Parvathi Kumar ha logrado todo con este principio sin limitar su Shraddha (atención) solo a la sabiduría. Él es la encarnación de Sraddha. Él ha seguido meticulosamente este principio fundamental en su vida. Yo he presenciado con atención por más de 27 años la expansión silenciosa del Maestro Parvathi Kumar. Se ha revelado silenciosamente como una flor en la noche. Parece normal en su aspecto, en su acceso y en sus actos, pero silenciosamente ha obtenido el estado de desarrollo de un maestro desde dentro de si y este es un aspecto asombroso!.

Los buenos principios deben demostrarse durante una vida y ser ofrecidos como inspiración a los seguidores sinceros. Esa es una de las cualidades de un real Maestro. La demostración es más efectiva que una brillante explicación. Él es un modelo de conducta de quien puede obtenerse inspiración y guía directa o indirectamente a través del gran volumen de actividad desarrollada por el Maestro, en varias dimensiones.

A pesar de no estar capacitado para describir la naturaleza del Maestro Parvathi Kumar expondré ciertos principios fundamentales seguidos por el Maestro en su estilo de vida para beneficio de sus seguidores.

#### 1. Disciplina

No hay discipulado sin disciplina es la expresión clave del maestro. El prefiere la disciplina propuesta a la disciplina impuesta. La disciplina propuesta estará siempre con el individuo, la otra no durará. El sigue la disciplina tan meticulosamente que atrae a los otros a seguirlo, aunque soporta la indisciplina de otros (lo que resulta una actitud ejemplar).



El emplea el tiempo de una manera asombrosa, a pesar de sus agitados compromisos. Podemos observar que su Pensamiento, Palabra, Movimiento y Acción trasuntan disciplina. El incluso disciplina sus sentidos. En efecto el vibra, disciplina, aunque permanece agradable en todo tiempo.

#### 2. Dedicación

Si el Maestro analiza cualquier programa o proyecto se dedica por entero a él, hasta que lo completa. No va a permitir ninguna fractura o corte tanto en pensamiento como en acción. Pero si no fuera por su dedicación no podríamos ser testigos ni disfrutaríamos de tan variada actividad a su alrededor. Una vez que acepta cualquier propuesta o proyecto, dedica todas sus energías sin ninguna concesión. A través de la facultad de dedicación el trasmite toda su energía mundana y divina por completo al programa propuesto. En esto no se ahorra trabajo. Puede ahorrárselo a otros pero no a si mismo.

#### 3. Sinceridad

El MAESTRO es muy sincero tanto que a veces parece a su equipo más cercano como que es excesivamente atento, pero la sinceridad es su aptitud para cumplimentar un trabajo o un proyecto. El escribe aun una simple carta tan sinceramente como si estuviera escribiendo un gran libro. El escucha sinceramente... El aconseja sinceramente. Si se le ofrece algo, lo acepta sinceramente. Si da algo es con la misma sinceridad. Si lee un diario el es tan sincero leyéndolo como si estuviera leyendo un gran libro. Esta facultad de sinceridad está presente en todos sus actos. Esto quizás le otorgue percepción interna de las cosas.

#### 4. Veracidad

La lengua del Maestro nunca tergiversará una afirmación, un episodio, una explicación, un significado o un evento. Es muy difícil para un profesional -además espiritualista- ser tan veraz en su estilo de vida. El nunca hizo falsas promesas. Si promete lo cumple bajo cualquier circunstancia. Los compromisos son siempre honrados por el, no importa cuanta dificultad signifiquen. Lo he visto en incontables oportunidades viajar hacia grupos cuando su cuerpo físico no estaba en condiciones. En ciertas ocasiones el equipo cercano lo persuade para efectuar ciertos cortes para salvar la situación, pero el nunca acepta esos pedidos y supera la situación sin ninguna falsedad o atajo. Se necesita mucha paciencia y sacrificio para ser veraz la cual es la primera cualidad del Maestro.







## **PARACELSO**

#### SALUD Y CURACIÓN

#### ÉTICA, MORAL, MEDICAMENTOS (Editorial)

Es sabido que el insomnio y las dificultades respiratorias derivan de actitudes emocionales violentas. La preocupación intensa, la irritación prolongada, la tendencia a criticar, a las preferencias y al odio contribuyen asimismo a la hiperacidez, los problemas gástricos y las dificultades respiratorias que conducen al insomnio. Cuando persisten esas condiciones eso puede llevar a enfermedades del cerebro, aunque de carácter leve.

Cuando se utiliza la inteligencia indebidamente surgen enfermedades por debajo del diafragma.

Cuando no se utiliza debidamente la voluntad surgen enfermedades por encima del diafragma. La ciencia médica, por consiguiente, tiene que buscar soluciones mediante métodos más sencillos para rectificar los aspectos de comportamiento del paciente más que entrar en la complejidad de medicamentos y operaciones. El sistema energético y su cualidad se podrá cambiar mejor adoptando mejores patrones de vida. El entendimiento correcto de las energías ofrece un campo de curación más amplio que los antibióticos, la cortisona y otros poderosos y venenosos medicamentos.

Con el desarrollo de la buena voluntad se produce la curación de las enfermedades del tracto respiratorio, pulmones y garganta. Buena voluntad es buena intención y motivo limpio en todo lo que uno hace. Esto genera energías para curar e incluso para estabilizar las células del cerebro. Ésta cura las obsesiones y las locuras. Los antiguos -y especialmente los yoguis- sabían que la buena voluntad puede incluso



asegurar la longevidad. Los yoguis del pasado podían incluso extender su vida mediante la buena voluntad hasta que terminaban su trabajo. Según el yoga, la buena voluntad activa la vida y nutre las células del cerebro y el sistema respiratorio.

Así también, los antiguos recomendaban hacer un uso inteligente de la inteligencia para permitir un funcionamiento apropiado de los órganos por debajo del diafragma.

Los antiguos conscientemente promovían un modo de vida para la sociedad humana en el que lo más sobresaliente era la buena voluntad y el uso adecuado de la inteligencia. La fe religiosa promueve inconscientemente lo mismo en forma de moral y de ética. La ciencia que hay tras la moral y la ética tiene la clave de muchas enfermedades de la humanidad. La ciencia médica tendría que investigar en éstas mediante un acercamiento científico.

#### Dr. K. Parvathi Kumar

#### Extraído de:

#### Paracelso - Salud y Curación (Paracelsus - Health and Healing)

La Revista para las Prácticas de Sanación y el Conocimiento Tradicional de la Medicina de Oriente y Occidente.

Paracelso fue un maestro de la salud y la sanación que representa un puente entre el mundo visible e invisible. Lo que Paracelso afirmó hace 500 años está siendo ahora paulatinamente reconocido como válido incluso por la ciencia de la medicina moderna. Por consiguiene, la revista se publica en memoria de Paracelso para informar acerca de todos los diversos métodos de curación conocidos como efectivos.

Los temas son: ayurveda, homeopatía, yoga, alquimia, naturopatía, terapias tradicionales chinas, otras terapias tradicionales del Lejano Oriente, magnetoterapia, hidroterapia, masaje, masaje podal, fitoterapia, dietética, gemoterapia, cromoterapia, terapia del sonido, antiguas recetas tradicionales, terapias espirituales, incluyendo la sanación mediante la meditación.

Contacto (Para la oficina editorial, suscripciones, anuncios):

Paracelsus-Center

Ruopigenplatz 2, CH-6015 Reussbühl - Suiza

Tel. & Fax: +41 - (0)41 250 82 84 e-mail: <u>info@paracelsus-center.ch</u> web: <u>www.paracelsus-center.ch</u>

#### De la Revista Paracelso - Salud y Curación.

Desde hace un tiempo un grupo de trabajadores voluntarios está publicando esta Revista para las Prácticas de Sanación y el Conocimiento Tradicional de la



Medicina de Oriente y Occidente (en inglés, alemán y español). El objetivo de esta publicación es recolectar y sintetizar el nuevo y viejo conocimiento de medicina y del arte de curación del Este y Oeste, para ponerlo a disposición de la gente. El Editor a cargo de la revista es el Dr. K. Parvathi Kumar. Con la suscripción usted apoya este importante trabajo (70 euros por año). Extractos de la revista en Internet:

http://www.worldteachertrust.org/pdf/phh//6e.pdf También vea: http://www.worldtechertrust.org/paracelsus\_e.htm Allí encontrará también extractos en alemán y en español.

#### Sitio Web (Página WEB) de The World Teacher Trust

Según lo propuesto por el Maestro Kumar, el sitio web de The World Teacher Trust con su nueva dirección <u>www.worldteachertrust.org</u> ha sido lanzado el Jueves 10 de Febrero de 2005, en la 3ª fase ascendente de la luna de Acuario. El lema que ha dado el Maestro para el sitio web es: "7 Veces 7 la Rueda Gira". Esto está relacionado al hombre perfecto y el WTT que trabaja para este propósito.

El sitio web está en 4 idiomas, Inglés, Francés, Alemán y Español. También contiene una versión online de la Carta Circular de Vaisakh en los 4 idiomas.

Para los pedidos y solicitudes que se hagan vía el sitio web, ha sido habilitada la dirección de correo electrónico <u>info@worldteachertrust.org</u>, y es operada regularmente.





# **CALENDARIO LUNAR 2006**

#### **INGRESO LUNAR EN CADA CONSTELACIÓN 2006**

| JUNIO                                       | JULIO AGOSTO                                |                                            |  |  |  |  |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------------|--|--|--|--|
| Dia Hora Signo                              | Dia Hora Signo                              | Dia Hora Signo                             |  |  |  |  |
| Viernes 2 17:18 M)                          | Domingo 2 14:07 <u>♀</u>                    | Martes 1 10:09 M੍.                         |  |  |  |  |
| Lunes 5 6:10 <u>△</u>                       | Miércoles 5 2:14 M੍                         | Jueves 3 20:14 🔊                           |  |  |  |  |
| Miércoles 7 17:42 M₊                        | Viernes 7 11:15 ✓                           | Domingo 6 2:21 <sup>1</sup> √ <sub>∞</sub> |  |  |  |  |
| Sábado 10 2:06 ⊀                            | Domingo 9 16:26 <sup>γ</sup> / <sub>o</sub> | Martes 8 4:49 <i>∞</i>                     |  |  |  |  |
| Lunes 12 7:20 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> 0 | Martes 11 18:47 ≈ ≈                         | Jueves 10 5:11 <del>)(</del>               |  |  |  |  |
| Miércoles 14 10:33                          | Jueves 13 20:01 <del>)(</del>               | Sábado 12 5:23 ♈                           |  |  |  |  |
| Viernes 16 13:06 €                          | Sábado 15 21:40 Υ                           | Lunes 14 7:01 🖔                            |  |  |  |  |
| Domingo 18 15:55 Υ                          | Martes 18 0:45 ♉                            | Miércoles 16 11:08 II                      |  |  |  |  |
| Martes 20 19:24 💍                           | Jueves 20 5:39 II                           | Viernes 18 18:04 🥯                         |  |  |  |  |
| Jueves 22 23:50 II                          | Sábado 22 12:29 🖸                           | Lunes 21 3:34 ℓ                            |  |  |  |  |
| Domingo 25 5:49 🖸                           | Lunes 24 21:26 ℓ                            | Miércoles 23 15:09 M)                      |  |  |  |  |
| Martes 27 14:10 δ                           | Jueves 27 8:37 M)                           | Sábado 26 4:02 <u>Ω</u>                    |  |  |  |  |
| Viernes 30 1:16 M)                          | Sábado 29 21:28 <u>♀</u>                    | Lunes 28 16:57 M                           |  |  |  |  |
|                                             |                                             | Jueves 31 4:01 ⊀                           |  |  |  |  |
| FASES LUNARES PARA PE                       | ACTICA ESPIRITUAL: 2006                     |                                            |  |  |  |  |
| JUNIO                                       | JULIO                                       | AGOSTO                                     |  |  |  |  |
| Dia Hora Fase                               | Dia Hora Fase                               | Dia Hora Fase                              |  |  |  |  |
| Sábado 3 8 Asc                              | Martes 3 8 Asc                              | Miércoles 2 8 Asc                          |  |  |  |  |
| Martes 6 11Asc                              | Jueves 6 11 Asc                             | Sábado 5 11 Asc                            |  |  |  |  |
| Domingo 11 15:04 Llena                      | Martes 11 0:03 Llena                        | Miércoles 9 7:55 Llena                     |  |  |  |  |
| Jueves 15 Danish                            | Miércole: 12 Danish                         | Miércoles 9 Danish                         |  |  |  |  |
| Domingo 18 8 Desc                           | Lunes 17 8 Desc                             | Miércoles 16 8Desc                         |  |  |  |  |
| Miercoles 21 11Desc                         | Jueves 20 11Desc                            | Sábado 19 11Desc                           |  |  |  |  |
| Miercoles 21 9:27 Solstic                   | Martes 25 1:32 Nueva                        | Miércoles 23 16:11 Nueva                   |  |  |  |  |
| Domingo 25 13:06 Nueva                      |                                             | Jueves 31 8 Asc                            |  |  |  |  |
| Solsticio Junio                             |                                             |                                            |  |  |  |  |
| INGRESO DE PLANETAS EN CADA SIGNO: 2006     |                                             |                                            |  |  |  |  |
| JUNIO Planeta Dia Hora Signo                | JULIO Planeta Dia Hora Signo                | AGOSTO Planeta Dia Hora Signo              |  |  |  |  |
| Mercurio 3 8:22 ©                           | Mercurio 10 17:19 ©                         | Mercurio 11 1:11 ℓ                         |  |  |  |  |
| Marte 3 15:44 δ                             | Venus 18 23:42 ©                            | Venus 12 17:22 ℓ                           |  |  |  |  |
| Sol 21 9:27 ©                               | Sol 22 20:19 8                              | Sol 23 3:24 M)                             |  |  |  |  |
| Nnorte 22 6:05 H                            | Marte 22 15:54 M)                           | Mercurio 27 16:32 M)                       |  |  |  |  |
| Venus 23 21:32 II                           | Mario 22 10.04 III                          | 10.02 11                                   |  |  |  |  |
| Mercurio 28 16:58 δ                         |                                             |                                            |  |  |  |  |
| 20 10.00 Of                                 |                                             |                                            |  |  |  |  |



# CALENDARIO DE ACTIVIDADES 2006 EN BUENOS AIRES

|       | DIA              | ACTIVIDAD                           | LUGAR | HORA DEL<br>ENCUENTRO | HORA<br>ASTROLOGICA |
|-------|------------------|-------------------------------------|-------|-----------------------|---------------------|
| OINOC | DO 11            | LUNA LLENA GEMINIS A 20° SAGITARIO  | вт    | DO 9 HS               | DO 11 - 15:04       |
|       | JU 15            | DHANISHTHA                          | A/C   | 20.00 HS.             |                     |
|       | MI 21            | SOLSTICIO DE JUNIO                  | BTG   | 20.00 HS.             | MIE 21 - 09:27 hs   |
|       | DO 25 / LU<br>26 | TRANS. LUNA EN CANCER X ARG.        | A/C   | 18 Hs / 20 Hs.        |                     |
|       | DO 25            | LUNA NUEVA CANCER A 3° CANCER       | вт    | 9:00 HS               | DO 25 - 13:06 hs    |
|       | DIA              | ACTIVIDAD                           | LUGAR | HORA DEL<br>ENCUENTRO | HORA<br>ASTROLOGICA |
| OULIO | LU 10            | LUNA LLENA CANCER A 18° CAPRICORNIO | BTG   | 20.00 HS.             | MA 11 - 00:03 hs    |
|       | MI 12            | DHANISHTHA                          | A/C   | 20.00 HS.             |                     |
|       | SA 22 / DO<br>23 | TRANS. LUNA EN CANCER X ARG.        | A/C   | 18.00 HS.             |                     |
|       | LU 24            | LUNA NUEVA LEO A 2º LEO             | ВТ    | 20.00 HS.             | MA 25 - 01:32 hs    |
|       | DIA              | ACTIVIDAD                           | LUGAR | HORA DEL<br>ENCUENTRO | HORA<br>ASTROLOGICA |
| STO   | VI 4             | CUMPLEAÑOS MASTER CVV               | A/C   | 20.00 HS.             |                     |
|       | MI 9             | LUNA LLENA LEO A 16° ACUARIO        | BTG   | 20.00 HS.             | MIE 9 - 07:55 hs    |
| 09    | MI 9             | DHANISHTHA                          | BTG   | 20.00 HS.             |                     |
| Ä     | SA 19 / DO<br>20 | TRANS. LUNA EN CANCER X ARG.        | A/C   | 18.00 HS.             |                     |
|       | MA 22 / MI<br>23 | LUNA NUEVA VIRGO A 0° VIRGO         | A/C   | 20.00 HS.             | MIE 23 - 16:11 hs   |

El WTT Argentina, convoca todos los sábados de cada mes a la reunión que se realiza de 14.30 a 16 hs aproximadamente, a aquellos hermanos que tengan una motivación genuina en trabajar entre otros aspectos con la meditación, el estudio, el servicio y las respiraciones.

La misma tiene lugar en Capital Federal y el teléfono es 1557203073

A/C = A CONFIRMAR → PONERSE EN CONTACTO PARA CONFIRMAR REUNIÓN.

BT = Bib.Teosófica - Agrelo 3050 - Tel. 4957-5095

BTG = Bib, Tristán González - P.Govena 1579 - Tel, 4432 3118

SUD = Sudama - Loria 922 - Tel, 4956 0146

La información detallada de las actividades a realizar mensualmente es simplemente orientativa y sugerimos comunicarse y confirmarla.



#### MAGIA BLANCA

Seminario / Encuentro dado en India por Sri. K. Parvathi Kumar 25.12.2000 al 10.01.2001

Comprender esto es lo que se llama capacidad de pensar antes de hacer algo cuál puede ser la consecuencia de lo que vamos a hacer, porque hay muchas cosas que cuando las hacemos están o parecen estar llenas de placer, pero si el placer es contrario a la Ley, ese acto tiene consecuencias. Por esa razón se requiere que sepamos cuales son las consecuencias de lo que hacemos. Pensar en las consecuencias antes de hacer algo es lo que se llama Purva mimansa; y pensar en retrospectiva después de haber hecho algo se llama Utra mimansa, que es ser analítico acerca de lo que ha ocurrido y aprender a como no volver a hacerlo. De nuestro hacer aprendemos como no debemos hacer muchas cosas; esto es Utra mimansa. Tiene que haber un recapacitar, un pensar antes de hacer, y tiene que haber un pensar retrospectivo una vez que hemos hecho algo, lo que nos ayudará a tener siempre presente la Ley. Son dos dimensiones: la introspección después de haber hecho, y la revisión antes de hacer; las cuales nos ayudarán mejor. Hay seis dimensiones semejantes, y en otra ocasión les hablaré de ellas. La persona que tiene en cuenta esas seis dimensiones se comporta en sintonía con la Ley.

El tercer obstáculo del que hablamos es la incapacidad de trabajar con lo material y la incapacidad de manejarlo apropiadamente, sea por un excesivo abuso o por una negación total. Oriente y Occidente son buenos ejemplos de estos dos extremos. Los Asiáticos niegan lo material, y por eso padecen de todo tipo de enfermedades derivadas de la supresión y los occidentales han abrazado excesivamente lo material y por eso sus enfermedades se derivan del abuso de lo material. Lo que es importante para el estudiante de Yoga o de Magia Blanca es encontrar el sendero dorado del medio, y tener una comprensión correcta del futuro.

Ahora llegamos al cuarto obstáculo que nos menciona el Maestro, que es la mente concreta. La mente concreta es algo de valor que tenemos para interactuar en el mundo objetivo, y al mismo tiempo es un detrimento para trabajar en la subjetividad, porque no permite entrar en el lado subjetivo del ser humano y niega la conciencia subjetiva. Por eso hoy en día, los líderes de mentes concretas son capaces de establecer imperios de materialismo, y hay una desaparición proporcional de la conciencia subjetiva e incluso de la conciencia. A ellos no les importa promover cualquier actividad que produzca dinero o les dé poder, como las drogas, que se distribuyen incluso en las escuelas, a los niños. Es un claro ejemplo del dominio de la mente material tan concretizada que no admite preocupación ni respeto por nada ni por nadie, sino que considera simplemente que lo importante es hacer dinero. Incluso los gobiernos están supeditados a este tipo de actividades. En ningún



país se pueden promover las actividades relacionadas con las drogas a menos que haya un entendimiento tácito con los que gobiernan. No nos preocupamos por nuestros hijos, no nos preocupamos por la salud de la humanidad, y por eso no promovemos los productos medicinales apropiados o correctos, los productos naturales, porque si se promovieran los productos naturales, los así llamados países pobres o en vías de desarrollo se volverían ricos. Para mantenerlos bajo el pulgar, no permiten que esos productos lleguen al mercado.

Hay muchos productos en India y América del Sur que no se permite que se difundan, porque si así se hiciera, mantener la salud no seria un asunto costoso. El reino de la moderna medicina tiene que florecer, y los lugares importantes son los fabricantes de medicinas, los médicos, las instituciones llamadas hospitales y las víctimas que son los pacientes. A ellos no les importa tampoco si la gente muere. Todo esto simplemente por dinero. Dejan sufrir a los niños, dejan sufrir a la humanidad, porque la conciencia subjetiva no existe, no hay ya más conciencia. Y cuando se trata de poder, no hay ninguna consideración ni preocupación por la vida de los seres humanos. Cada año son asesinadas 3000 personas en Cachemira por los terroristas, y hay naciones fuertes o influyentes que promueven este terrorismo. Si sólo 3 personas mueren en Israel, hay una propaganda tremenda hecha por la BBC, pero si mueren 3000 personas cada año en Cachemira nadie se entera. Todo esto es asesinato organizado por poder, hay políticas de poder y políticas de dinero, y todo eso se debe a la mente concretizada que tiene hambre de dinero y de poder.

Los débiles son continuamente explotados en el planeta por los fuertes, y eso se debe a la falta de conciencia subjetiva. Si queremos promover el lado subjetivo de la conciencia, tenemos que meter o perforar suavemente en la mente concretizada ciertas cosas. A veces las cosas no entran a menos que uno perfore. Si las personas son sensibles, con una palabra basta, pero si las personas son insensibles como toros y búfalos, ni siquiera el perforar produce ninguna sensibilidad.

La excesiva inclinación por lo material nos llevará a ser insensibles en la vida. Si bien es que la mente concreta es de tanta ayuda para el éxito en la vida exterior, va en detrimento, y mucho, del hombre interior. De hecho el hombre exterior es el vehículo de expresión para el hombre interior, pero el hombre interior está prisionero y el hombre exterior está libre, corriendo por ahí. Es como que el rey del reino esté prisionero y el general militar gobierne el reino. El hombre exterior, el general militar, está gobernando. Su cualidad es ser militante, y pone en prisión al rey, que es regio, real y noble. Trataré de imprimir sobre vosotros la idea de que el desarrollo de la mente concreta no debe ser considerado como un detrimento en sí mismo. Cuando la creación estaba en proceso de evolución, las almas necesitaban expresarse a través del cuerpo, y en ese momento no podían expresarse completamente de



esa manera y tuvieron que ser "tiradas" hacia afuera, igual que hacemos hoy con los niños. Desde el primero hasta los cinco años los vamos sacando hacia fuera, para que puedan experimentar la objetividad; cuando han crecido, ya se pueden relacionar bien con la objetividad, y entonces es necesario hacer lo inverso. Es un proceso de desarrollo que le permite al ser humano experimentar la objetividad, pero hemos de saber también como regresar luego al lugar de origen. De modo que no es un detrimento tener la facultad de experimentar lo exterior, pero hemos de ser capaces de volver a entrar, hemos de ser capaces de caminar y salir por la puerta, y también de abrir la puerta desde afuera para entrar.

Todo está previsto en el proceso de la creación y hacer que crezca una mente desarrollada está también en el proceso de evolución. El trabajo de la naturaleza no ha de ser considerado como una victimización de las almas; hemos de ser capaces de conocer el proceso total.

Más adelante, cuando Oriente y Occidente hayan llegado a un punto de mejor entendimiento, tengan un intercambio y establezcan una interacción, será de beneficio mutuo. El Maestro ve que un Oriental común y corriente es más subjetivo que un Occidental común y corriente, pero ahora con unas interacciones tan buenas que hay entre Oriente y Occidente, los Orientales están adquiriendo las mentes concretas y los Occidentales están buscando la conciencia subjetiva.

Hay mucha búsqueda hoy día en Occidente por cosas más allá de lo visible, y hay mucho esfuerzo hoy día en Oriente para mejorar todo lo material. Los Orientales tienen en su psique la conciencia subjetiva pero han de aprender a organizarse mejor en lo exterior. Podéis ver muy claramente cuan desorganizada es la vida exterior en países como éste (India). Esto se debe a la falta de mentes concretas, de mentes organizadas. Y en Occidente hay una excesiva organización y están buscando lo que les falta. Cuando los hermanos de Occidente y Oriente se encuentran, cada uno se está encontrando con un desafío en el otro, y el intercambio producirá la transmisión de energías de uno a otro. Producir un libro con una forma excelente es un gran esfuerzo en la India; se tardó escasamente una semana en preparar el contenido. Es fácil para una persona como yo dictar el contenido, lo dicté en cuestión de una semana, pero tardé como 5 meses en imprimirlo con una forma decente. Aquí en Oriente no les preocupa nada la portada en un libro de sabiduría; no ven si está bien cosido, bien encuadernado; para ellos lo importante es el contenido, pero para una mente Occidental ninguna de las cosas o libros que ha impreso el World Teacher Trust hasta ahora son aceptables para su distribución en librerías, porque las portadas no son buenas. El Maestro E.K. y vo solíamos sorprendernos porque nuestros amigos se

El Maestro E.K. y yo soliamos sorprendernos porque nuestros amigos se preocupaban tanto por las portadas y no consideraban el contenido. Al volver insistimos aquí, en Oriente, en que tenían que hacer buenas portadas. Nuestros hermanos Orientales nos dicen ¿porque se preocupa usted tanto por



las portadas? En Occidente, lo que más se ve es la portada, se ve mucho más el material del envoltorio que lo que está empaquetado dentro, y por mucho que se lo digamos, se sienten más atraídos por la portada que por el contenido.

Siempre encontrarán esta diferencia; nosotros estamos aprendiendo a producir mejores portadas y vosotros a experimentar o comprender el contenido interior. Cada vez que sale un libro, mi primera impresión es ¡Oh, es muy bueno! Pero la segunda impresión es como lo considerará la fraternidad Occidental, y me entra mucho miedo, porque con toda seguridad comentarán una cosa u otra al respecto; pero mi impresor tiene la certeza de que ha hecho la mejor impresión de todo el planeta.

Todo acercamiento ha de ser visto desde dos extremos, y tenemos que encontrar, mediante la interacción, lo óptimo entre los dos, el punto en el que los dos están de acuerdo.

Esto es lo que la Jerarquía llama hoy la fusión de Oriente y Occidente. Muchos filósofos Orientales están ocupadamente volando hacia Occidente hoy día. Pueden ver muchas personas con vestimentas color naranja y también con barba larga, volando y causando una cierta actividad en Occidente. ¿Qué es lo que está ocurriendo? Están transportando la conciencia subjetiva a Occidente. Y hay muchas personas de negocios que vuelan hacia Oriente. Traen negocios a la India, no para desarrollar a la India, sino para sacar provecho para sí mismos; pero eventualmente India también recibe su beneficio. O sea que se está dando ya el transporte de lo material y de la tecnología de Occidente a Oriente y el transporte de la sicología de Oriente a Occidente. La sicología Occidental está haciendo su entrada en Oriente y la sicología Oriental haciendo su entrada en Occidente. Al principio estaremos ocupados en juzgar: yo tengo razón, tu no la tienes, estás equivocado.....

Que Oriente se encuentre con Occidente es como, que el hombre se encuentre con la mujer; recibimos algo y damos algo, somos reconfortados por ciertas cosas, tenemos que reconfortar a otros por ciertas cosas, de modo que representamos las dos partes de la verdad una y la fusión tiene como mira hacer que las dos partes se vuelvan completas. Para hacer que vuestra convivencia de grupo aquí sea muy confortable, no os podéis ni imaginar cuanto trabajo se ha hecho detrás del telón, pero desde vuestro punto de vista parece como si no se hubiera hecho nada, comparado con todo tipo de comodidades que tenéis en occidente. Dado que yo estoy entre vosotros y también con el grupo de Oriente puedo ver claramente como funciona cada psique en una situación determinada. Del modo en que os sugiero cosas u os enseño, les enseño a ellos, pero les digo que tengan un acercamiento organizado hacia las cosas. Una mente común y corriente de la India no piensa hoy en el desayuno de mañana. A la gente de aguí le molesta si le preguntamos acerca de mañana; se siente muy cómoda y contenta de poder decidirlo mañana por la mañana, cuando llegue el momento. Su psique



oriental no quiere tener demasiadas cosas en la mente. Muchas veces Tiziana me pregunta ¿Esta tarde vamos a tener clase? me lo pregunta por la mañana y yo en mi psique inmediatamente siento molestia, incomodidad ;por qué se preocupará esta mujer acerca de lo que pasará a las 4 de la tarde, si todavía son las 7 de la mañana? Vuestra costumbre es organizaros a vosotros mismos para que luego no sintáis el efecto de las noticias repentinas acerca de algo, y vosotros se lo preguntáis a ella el día anterior. A la mente oriental no le gusta comprometerse para el futuro. Si digo que va a haber clase a las 4 quedo comprometido a que va a haber, y no me gusta. Yo prefiero decidir media hora antes de las 4 en punto si voy a dar la clase o no, pero a ella le gusta saberlo ese día a las 7 de la mañana. ¿Qué debo hacer entonces? A las 7 de la mañana vo le digo: mira Tiziana es un poco pronto. Todo lo que me pregunte por la mañana yo le digo que es demasiado pronto para mí. Y yo tampoco puedo decidir a las 3:30 o a las 4 si habrá clase o no, así que tengo que encontrar el punto dorado del medio y darle cuenta de mi decisión a las 11 de la mañana. Eso ocurre muchas veces, y es sólo un ejemplo. Ella guisiera saber que es lo que me gustaría comer mañana, pero la mente oriental no va tan lejos.

La sicología Occidental quiere fijar las cosas, lo que es bueno para la manifestación, pero la sicología Oriental prefiere ser espontánea, aunque muchas veces no pueden manifestarse las cosas por falta de tiempo para organizarse.

En casa, mi mujer o mi madre me preguntan una hora antes que quiero desayunar; si me lo preguntaran un día antes sería demasiado pronto. Yo vine aquí a las 8:40 y pedí una taza de café; en casa me lo sirven en 5 minutos; aquí lo recibí en 30 minutos, y entonces aprendí que cuando pida café la próxima vez he de hacerlo con 40 minutos de anticipo, así se aprende. Son ejemplos sencillos, pero encierran en ellos mucha verdad.

Continuará...





#### CARTA CIRCULAR DE VAISAKH

#### Libros - Grabaciones de Cassettes Videos - Información General

Para solicitar la Circular de Vaisakh, Libros, Grabaciones de Cassettes, Videos o Información General acerca de las actividades que se realizan (retiros, encuentros, trabajos de grupos existentes, seminarios nacionales e internacionales, lunaciones) podés dirigirte a los siguientes números telefónicos:

#### \* Cassettes y Videos:

(011) 1557203073 Mónica Ganem <u>difusion@wttargentina.org</u> (011) 4702-9881 Noldi Malizia <u>durgai@arnet.com.ar</u>

#### \* Libros y Tesorería (contribuciones para el mantenimiento económico):

(011) 4761-3392 Duilio Leschiutta <u>tesoreria@wttargentina.org</u>

\* Informes:

(011) 4709-7863 Rodolfo Cabeza wtt@wttargentina.org

#### Los libros se encuentran a la venta en:

#### **EN CAPITAL FEDERAL**

Biblioteca Teosófica Agrelo 3050 Tel. 4957-5095
Biblioteca Tristán González P. Goyena 1579 Tel. 4432-3118
Antakarana Arcos 3050 Tel. 4702-9881

#### EN LA PCIA. DE MISIONES - POSADAS (Libros y Cassettes)

Linda Nahúm Pedernera 2082 Tel. 03752-437907

EN LA PCIA. DE BS. AS. (Libros)

Alicia Deluca Riobamba 2520 - Olavarría Tel. 02284-441426

EN LA PCIA. DE SALTA (Libros)

Sergio y Gladys Calle N°2, casa 3 «K» - Barrio Pque. Los Pinos - Salta Miravalles Tel. 0387-4360070

EN LA PCIA. DE CORDOBA (Libros)

Luisa Velazco de García Nicaragua 312 - Villa Allende - Córdoba

Tel. 03543-436625



#### Servicios Comunitarios

#### Aportes y Donaciones: Queridos hermanos:

Les queremos hacer saber que estamos contribuyendo con diferentes grupos que trabajan en el campo social haciendo Servicio Comunitario, y necesitan: alimentos no perecederos, ropa, artículos de tocador, revistas, libros, juguetes, etc., para lo cual en cada encuentro colocamos canastas para su recepción y posterior distribución.

Desde ya agradecemos vuestra colaboración. Cordialmente

WTT Argentina





CIRCULAR DE VAISAKH: Informes y suscripciones

Informes: <u>Fabián Barone - Graciela Paludi</u> Tel. (011) 4742-5141

Av. Centenario 921, 6° Piso Dto. «F» - San Isidro - Bs. As. <u>E-mail: vaisakh@wttargentina.org</u> / <u>fabian@unlugar.com</u> Valor de la circular: Colaboración Voluntaria. Gastos de Envio: \$ 3.- por circular

Para depósitos, aportes y donaciones al WTT Argentina:
- Banco Nación Argentina
Caja de Ahorro en Pesos Nro. 669013575/8
CBU 0110669130066901357583
a nombre de Barone Néstor Fabián

\*Remitir valor de envío y colaboración mediante giro postal a nombre de: Néstor Fabián Barone o Graciela Nélida Paludi



#### **GREAT INVOCATION**

Let us form the Circle of Good Will.

OMNIA VINCIT AMOS

From the South through Love
which is pure.

From the West through Wisdom
which is true.

From the East through Will
which is noble.

From the North through Silence
which is golden.

May the Light make beautiful
our lives.

Oh Hierophant of our Rite
Let his love shine.

OMNIA VINCIT AMOS

We bow down in homage and adoration To the Glorious and Mighty Hierarchy, The Inner Government of The World, and to its Exquisite Jewel, The Star of the Sea -The World Mother.

From the point of Light within the Mind of God let Light stream forth into the minds of men. Let light descend on Earth.

From the point of Love within the Heart of God let love stream forth into the hearts of men.

May the Lord return to Earth.

From the centre where the
Will of God is known
let purpose guide the little wills of men,
the purpose, which the Masters

know and serve.

From the centre which we call
The race of men
Let the Plan of Love and Light work out
And may it seal the door
where evil dwells.

From the Avatar of Synthesis
Who is around
let His energy pour down
in all kingdoms.
May He lift up the Earth to the
Kings of Beauty.

Let Light and Love and Power restore the Plan on Earth.

The Sons of Men are one and I am one with them. I seek to love, not hate. I seek to serve and not exact due service. I seek to heal, not hurt.

Let pain bring due reward
of light and love.
Let the soul control the outer form
and life and all events,
and bring to light the love
which underlies the happenings
of the time.

Let vision come and insight. Let the future stand revealed. Let inner union demonstrate and outer cleavages be gone.

> Let love prevail. Let all men love.

#### MASTER D.K.





# OW

Cuando las personas con excesivo deseo pronuncian OM, suena THAUM.
Cuando la humanidad pronuncia el OM, en los círculos superiores, escuchan THAUM.
THAUM es el aspecto madre del OM.
La madre da plenitud a los deseos y se establece en el OM.

Por lo tanto, el pronunciar el OM trasciende los deseos a través de la plenitud y se establece en plenitud.

De este modo, el OM es la solución del "aquí" y "ahora".

Por lo tanto, pronuncia el OM y escucha.

Sri K. Parvathi Kumar

