# CIRCULAR DE VAISAKH



HAMSA SIVA SOHAM



Geminis 2014 Mithuna

Carta 2, Ciclo 28 – del 20 de mayo al 19 de junio 2014 World Teacher Trust España www.wttes.com

#### **INDICE**

| INVOCACIÓN                           | 2  |
|--------------------------------------|----|
| PLEGARIA DEL AÑO 2014-2015           | 3  |
| CARTA ASTROLÓGICA DEL MES            | 4  |
| MENSAJE DEL MES DE GÉMINIS           | 5  |
| MENSAJE DEL MAESTRO                  | 7  |
| GÎTÂ-UPANISHAD                       | 8  |
| MAITREYA EL SEÑOR                    | 10 |
| MAESTRO MORYA                        | 11 |
| MAESTRO KUT HUMI                     | 12 |
| MENSAJE DEL MAESTRO E.K.             | 13 |
| VIDURA                               | 14 |
| ASÍ HABLA SHIRDI SAI                 | 15 |
| SRI RAMAKRISHNA                      | 16 |
| SOBRE LA DOCTRINA SECRETA            | 17 |
| LA PLEGARIA                          | 18 |
| DEL HOMBRE LAICO                     | 18 |
| LA VACA                              | 18 |
| DISCIPULADO                          | 19 |
| MEDITACIONES OCULTISTAS              | 20 |
| KAPILA                               | 22 |
| HOJAS DEL ASHRAM                     | 23 |
| SOBRE EL AMOR                        | 24 |
| SOBRE EL SILENCIO                    | 24 |
| INVOCACIONES DE LA                   | 25 |
| LLAMA VIOLETA                        | 25 |
| DE LA PLUMA DEL MAESTRO              | 26 |
| SECCIÓN NIÑOS                        | 28 |
| HISTORIAS PARA JÓVENES               | 29 |
| RESEÑA DE LIBROS                     | 30 |
| IMAGEN DEL MES DE GEMINIS            | 31 |
| AGNI                                 | 32 |
| UNA VENTANA PARA EL SERVICIO MUNDIAL | 34 |
| LA CIENCIA DEL HOMBRE                | 36 |
| VISHNU PURANA                        | 39 |
| PARACELSO                            | 40 |
| GREAT INVOCATION                     | 42 |

El Dr. Sri K. Parvathi Kumar es Presidente del "World Teacher Trust" y Fundador de la "Circular de Vaisakh".

Las Enseñanzas dadas en nombre de los Maestros son todas pensamientos semilla expresados por ellos. Ellas son elaboradas y descritas por el Dr. Sri K. Parvathi Kumar para facilitar la comprensión de un nivel medio de miembros del grupo.

Publicación oficial del World Teacher Trust España Rambla Sabadell, 65, ent. 2ª. 08202 SABADELL. BARCELONA. wtt.spain@gmail.com www.wttes.com

# INVOCACIÓN



May the Light in me be the light before me.

May I learn to see it in all.

May the sound I utter reveal the light in me.

May I listen to it while others speak.

May the silence in and around me present itself, The silence which we break every moment. May it fill the darkness of noise we do, And convert it into the Light of our background.

Let virtue be the strength of my intelligence.

Let realisation be my attainment.

Let my purpose shape into the purpose of our earth.

Let my plan be an epitome of the Divine Plan.

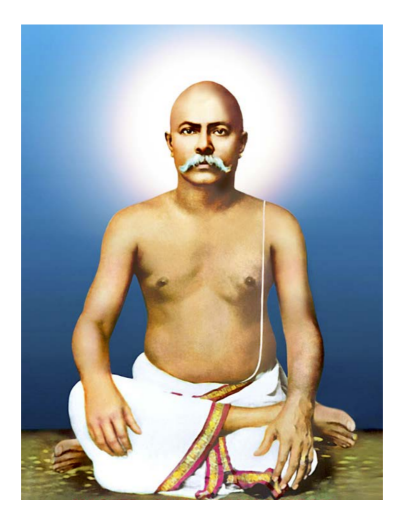
May we speak the silence without breaking it.

May we live in the awareness of the background.

May we transact light in terms of joy.

May we be worthy to find place in the Eternal Kingdom OM.

Master E.K.



# PLEGARIA DEL AÑO 2014-2015

Virat shines through ten digits. Virat has ten fingers. Man has ten fingers. Man is frame of Virat.

Virat resplandece por diez dígitos. Virat tiene diez dedos. El hombre tiene diez dedos. El hombre es el marco de Virat.

# CARTA ASTROLÓGICA DEL MES

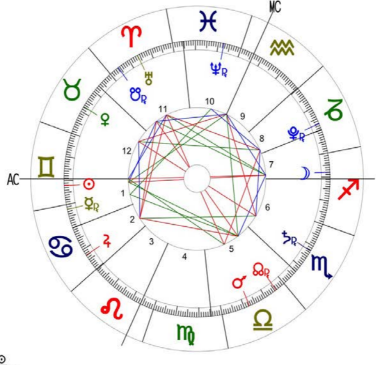
#### **Luna Llena Geminis**

#### Horóscopo Natal Placidus Tropical

#### Barcelona

Longitud:: 2°11' E L Fecha: 13.06.2014 H Hora sideral: 21:45:20

°11' E Latitud:: 41°23' N 6.2014 Hora: 06:11 CET/S (GMT +02h00m)



| ⊙<br>% | )  |   |    |   |    |   |   |   |   |   |    |    |    |          |       |     |             |     |                       |           |     |    |
|--------|----|---|----|---|----|---|---|---|---|---|----|----|----|----------|-------|-----|-------------|-----|-----------------------|-----------|-----|----|
|        |    | ₽ |    |   |    |   |   |   |   |   |    |    |    |          |       |     |             |     | 0                     | 22"05'49" | П   | 1  |
| -      |    | ¥ | 0  |   |    |   |   |   |   |   |    |    |    |          |       |     |             |     | )                     | 22°05'40" | 1   | 7  |
|        |    |   | Q  |   |    |   |   |   |   |   |    |    |    |          |       | 1   | 19°14'21"   | п   | ₽g                    | 2°01'36"  | 9   | 1  |
|        |    |   |    | σ | 00 |   |   |   |   |   |    |    |    |          |       | 2   | 10°07'31"   | 8   | Q                     | 17°44'20" | 8   | 12 |
|        |    |   | ×  |   | 4  |   |   |   |   |   |    |    |    | Cardinal | 2     | 3 3 | 0°23'46"    | 2   | ď                     | 12°24'34" | Ω   | 5  |
|        |    |   | op |   | Δ  | 3 |   |   |   |   |    |    |    | Fijo:    | 2     | 4 4 | 24°01'28"   | 2   | 4                     | 22°49'02" | 8   | 2  |
|        | Δ  |   |    | ۵ |    |   | 벙 |   |   |   |    |    |    | Mutable  | 4     | 5 5 | 25°25'33"   | m.  | 30                    | 17°44'12" | m   | 6  |
|        |    | Δ |    |   |    |   | Ŭ | Ψ |   |   |    |    |    | Fuego:   | 1     | . 6 | 7°03'04"    | m   | 8                     | 15°54'23" | T   | 11 |
|        |    | - | Δ  | 0 |    | × | 0 |   | 4 |   |    |    |    | Tierra:  |       | 7   | 19°14'21"   | 1   | $\Psi_{\mathbb{Q}}$   | 7°35'33"  | ×   | 10 |
| ٨      | V  | ^ |    | _ | _  | ^ | _ | ^ | + | 4 |    |    |    | Aire:    | 9     |     | 10°07'31"   | 8   | <b>Q</b> <sub>V</sub> | 12°48'23" | 8   | 8  |
| Δ      | -  | Δ |    |   |    |   |   |   | 1 | 8 | 00 |    |    |          |       | 9   | 0°23'46"    | 200 | Qq                    | 25°37'36" | Ω   | 5  |
| ×      | Δ  |   |    |   |    |   |   |   |   | o | ೪  |    |    | Agua:    | 1     | 9 1 | 24°01'28"   | 200 | 80                    | 25°37'36" | m   | 11 |
| ď      | 00 |   |    | Δ |    |   | × |   |   |   |    | AC |    | Masculir | 10: 6 |     | 1 25°25'33" |     | AC                    | 19°14'21" | п   | 1  |
| Δ      | ×  |   |    |   |    |   |   |   |   | Δ | ×  |    | MC | Femenir  | 0: 2  | 8 1 | 2 7°03'04"  | В   | MC                    | 24°01'28" | 200 | 10 |

# MENSAJE DEL MES DE GÉMINIS

Cuando el Sol entra en Géminis, ilumina a todos los seres desde la dualidad a la unidad. Es una iniciación. De la unidad a la diversidad sucede en dualidad en Géminis, y, en la dirección opuesta, la diversidad lleva a la unidad en Géminis. La unidad tiende a ser dualidad en la creación, y la dualidad conduce a la diversidad. En una vida compleja de diversidad, uno tiene que permanecer equilibrado y estable. La estabilidad sólo es posible cuando nos damos cuenta de la unidad y la dualidad y la diversidad se realizan también como medios de alegría y de esplendor. A menos que uno se convierta en dos y dos se conviertan en muchos, no hay juego. El juego no consiste ni en ganar ni en perder. Permite disfrutar. La creación tiene como propósito que los seres tengan un viaje alegre. A menos que los seres conozcan el propósito de la dualidad en la diversidad, no pueden disfrutar del juego de la creación.

Géminis, el signo de la dualidad, tiene también la clave de la unidad. Por esta razón se considera que Géminis es un mes apropiado para la iniciación desde la dualidad a la unidad. Ocurre en la rueda revertida. En la rueda revertida, Géminis representa al décimo signo. El décimo signo representa la plenitud. Los seres quedan realizados mediante la iniciación en el yoga, que permite la experiencia de "Uno en todo" y de "todo en Uno".

El planeta Mercurio, el Señor de Géminis, preside en el sendero de yoga. Mercurio permite la discriminación de lo real y lo irreal; lo permanente y lo temporal; lo eterno y lo transitorio; el espíritu y la materia; el contenedor y lo contenido; la verdad y sus velos. El principio cósmico de Mercurio llamado Nárada en los *Vedas* preside el sendero de la Jerarquía y el sendero del yoga. Mercurio permite la discriminación, el discernimiento y la comprensión de lo real y lo irreal. Mercurio permite también la transformación en unidad de las energías encerradas en la dualidad.

Mercurio preside el plano búddhico. Los instructores y Maestros que intentan iniciar a la humanidad utilizan con habilidad el mes de Géminis para la iniciación de masas.

Recientemente, el Maestro CVV desencadenó la iniciación en humanos mediante la introducción de las energías de Urano e inauguró la era de Acuario. Escogió el 29 de mayo como el día para tales iniciaciones. Llamó a este día el día del "MASTER MAY CALL". Él despierta la consciencia Maestra en todo ser, lo que permite la alineación de las almas aspirantes. Las personalidades y las almas son alineadas con el Maestro Uno del Universo, cuyo centro se halla presidiendo todo ser, alineamiento Maestro - Hombre – Materia. Manejó hábilmente el alineamiento mediante la invocación del sonido C. V. V. El mantra es "Master C.V.V. Namaskaram".

Que los grupos que aspiran a este alineamiento trabajen el mantra en sus vidas. Que los grupos encuentren también el alineamiento con la Jerarquía y den plenitud al plan durante el año.

# MENSAJE DEL MAESTRO

## EL NO-MOVIMIENTO, LA CLAVE



Los seres viven, se mueven, se reúnen y se dispersan en el Uno Omnipresente, ya que el Omnipresente no se mueve, no se reúne y no se dispersa. El Omnipresente está presente en todas partes. De ahí que no tenga ni necesidad ni ámbito donde moverse. Los seres no son omnipresentes. Están localizados. Desde la hormiga hasta Adam, todo se mueve. Incluso los señores de los planos de existencia se mueven también.

El océano no se mueve. Las olas del océano se mueven. Los seres que hay en el océano se mueven. El cielo no se mueve. Los planetas se mueven en el cielo. Del movimiento a la estabilidad, de la localización a la omnipresencia, la clave es el no-movimiento. La omnipresencia que no se mueve es la base de todos los demás movimientos.

El que está en movimiento necesita salir. Se forma para disolverse. Experimenta el nacimiento, el crecimiento y la muerte. Estas experiencias no existen con el Omnipresente.

Todo ser no es sino una proyección del Omnipresente y desarrolla sus propias capas de cualidades y de comportamiento. Todo lo que desarrolla a su alrededor es naturaleza. El ser como tal es esencialmente una proyección de la Omnipresencia. La proyección es una proyección propuesta por uno mismo.

Medita sobre la presencia, los seres, los seres y su actividad.

# GÎTÂ-UPANISHAD - Lord Krishna -

#### **EL SER Y EL SER SUPERIOR**



Aquel que permanece conectado con el ser superior en su interior permanece estable y no queda afectado por la asociación y la disociación. (6 - 23)

#### Comentario:

El hombre asociado con lo divino en sí mismo permanece estable. El hombre es triple. Está el Uno Omnipresente presente en él. El hombre no es más que una imagen o una proyección de él. Así que en él está un ser divino superior y el ser inferior localizado. El ser divino en él es omnipresente, estable, inamovible y eterno. Cuando estamos asociados con lo divino omnipresente que hay en nosotros, adquirimos la cualidad de la estabilidad y la firmeza. La ola que se une al océano tiende a ser estable mientras se mueve hacia la playa; cobra intensidad, crecimiento, caída y otras cualidades. También genera la espuma.

En el caso de un estudiante de yoga, cuando progresivamente se relaciona y se alinea con el centro divino que hay en él, tiende a adquirir la estabilidad divina. Si se disocia de este centro y se mueve en el mundo a través de la personalidad, tiende a experimentar la dualidad del mundo y la relativa asociación con el dolor y el placer. Igual que la ola desarrolla movimientos, su océano lleva un plan. Igual que la ola da lugar a la espuma, el hombre desarrolla asociaciones y disociaciones, crecimiento y caída, dolor y placer cuando se mueve en el mundo con ayuda de la personalidad. Como la espuma de las olas, construye sus propios apegos y sus relativas ilusiones.

El estudiante de yoga ve con claridad estos tres aspectos en él:

- En primer lugar él, como unidad de existencia.
- En segundo lugar lo divino en él, que le permite pulsar y ser consciente.
- En tercer lugar la personalidad que él desarrolla en asociación con las cualidades triples y los cinco elementos.

Cuando el hombre está en la personalidad, permanece relacionado con el mundo y adquiere una identidad, que es una identidad temporal. Esta identidad mundana está limitada a una encarnación. En la medida que va adquiriendo la identidad mundana, olvida su identidad original como YO SOY, como una unidad de consciencia y de pulsación. También olvida que es el descendiente del Uno Omnipresente.

Un estudiante de yoga en contemplación relaciona el ser con el Ser Superior cuando gueda liberado de su personalidad. Se da cuenta de que la personalidad es una verdad parcial que desarrolla en relación al mundo y de que él no es la personalidad como tal. También se da cuenta de que es una persona y que ha desarrollado una personalidad como una facilidad para trabajar en el mundo. La contemplación te permite relacionarte con lo divino en ti con mayor intensidad. Cuando uno adquiere y concreta la relación con lo divino en sí mismo, visualiza con claridad el mito de la personalidad. Más adelante se da cuenta de que la personalidad es su medio para manifestar los propósitos divinos. Infunde en la personalidad los impulsos divinos que recibe desde el Ser Superior en él. Deja que las energías fluyan desde el Ser Superior al ser y desde el ser a la personalidad y desde la personalidad al mundo. No permite que el flujo ocurra a la inversa. No habrá más flujo de energías mundanas a través de su personalidad en el ser. Cuando prevalece esta situación en un estudiante, permanece estable y no está afectado por la personalidad, las asociaciones ni las disociaciones.

# MAITREYA FL SEÑOR

#### **REFUGIADOS**



Las plegarias pueden ser para alinearse o para dar plenitud a la personalidad. Dar plenitud a la personalidad es un proceso inacabable. Es como llenar una olla que tiene un agujero en el fondo. Por mucho que lo llenes, debido al agujero que tiene el recipiente, la olla nunca se llena. Siempre hay necesidades, deseos y caprichos de la personalidad. Para atender moderadamente estas necesidades, uno tiene que volverse hacia dentro y alinearse con el ser superior en él. El alineamiento con lo superior da plenitud al ser. Pero el ser se orienta a la personalidad; las plegarias y las correspondientes energías invocadas se agotan en vez de ser utilizadas para la autoplenitud. El agua que desde el cielo llega a la tierra no puede conducirse al alcantarillado enseguida. Las aguas tienen que conservarse y utilizarse para la plenitud del ser. Así que también las energías que se invocan mediante plegarias y meditaciones deberán utilizarse apropiadamente para dar plenitud a la vida del entorno. Igual que las aguas no pueden desperdiciarse, las energías que surgen de las plegarias no pueden desperdiciarse. Tendrán que utilizarse de forma constructiva. Las plegarias son para que nos alineemos y para dar plenitud

Las plegarias son para que nos alineemos y para dar plenitud al plan de uno en la Tierra. No están para ser canalizadas en áreas de placeres corporales ni para propiciar la personalidad. La gente busca refugio en la divinidad, pero en el reino divino el refugio no es para los refugiados, sino para aquellos que ofrecen refugio a otros. Que cada plegaria haga de cada uno de vosotros un oferente y no un buscador.

# MAESTRO MORYA - Maruvu Maharshi -

#### **EL AURA DEL MAESTRO**

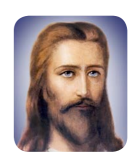


En la vida del aspirante hay muchos altibajos. Uno encuentra mucha tensión, presión e incluso oposición desde el entorno cuando tiene aspiración. Una inspiración o una aspiración es un brote tierno dentro del árbol de la vida. Podría convertirse en una flor o en un fruto. Requiere protección del tiempo tormentoso que le rodea. Todas las cosas tiernas y valiosas están bajo la protección de la naturaleza. Los tesoros divinos y las gemas están bajo la protección de las serpientes. Los árboles y las flores divinas, fragantes, están también bajo la protección de los ángeles. La aspiración por lo divino está bajo la protección del Maestro. Igual que un jardinero se ocupa de proteger un capullo, que en el futuro será una flor, el Maestro protege la aspiración que brota. El Maestro coloca alrededor un aura protectora para que el brote de aspiración pueda crecer y desplegarse. Es imprudente salir del aura del Maestro mediante actividades indulgentes que están prohibidas a los aspirantes. Los requerimientos del Maestro deberán seguirse implícitamente y no ser transgredidos para asegurar el aura del Maestro.

Dudar del Maestro, discutir sus requerimientos, citar al Maestro, hablar del Maestro innecesariamente puede ocasionar fisuras en el aura protectora. Que no le ocurra esto al aspirante.

# MAESTRO KUT HUMI - Devapi Maharshi -

## EL ESPLENDOR DEL CORAZÓN



Busca el principio pulsante en ti. Se oculta sutilmente detrás de la respiración. Allá donde encuentres la resonancia de la pulsación, allí está tu corazón. No busques tu corazón físico. Busca el principio del corazón en que resuena la pulsación. Estate con ella. Es el centro que se relaciona contigo. Es el centro que se te revela, pero revela la luz del conocimiento. Es el centro desde donde también se expresan la luz y el magnetismo del amor. Dejad que la luz y el amor se expresen desde este centro. Sed testigos de su luz. Sed testigos de su efusión. Su efusión en los alrededores alivia los sufrimientos de los seres, los eleva e incluso los ilumina. En la medida en que el corazón derrama luz y amor, en esa medida ocurre en ti la revelación. La efusión libera de los temores y del sentido de seguridad y desvela el coraje, la constancia y el progreso enfocado en los reinos de la luz. Que vuestra vida sea de alineamiento con el corazón y de servicio al mundo. Cuando estos dos predominan en ti, nosotros permanecemos a tu lado.

# MENSAJE DEL MAESTRO E.K.

#### **SERVICIO**



Las Escrituras dicen con frecuencia: "Mira al Señor en los seres de tu alrededor".

¿Cómo encontrar a Dios en los seres de tu alrededor?

Las Escrituras respondieron: "Sirve a las necesidades de los semejantes".

En la medida en que se sirve a los semejantes, en esa misma medida el Señor los revela. El servicio es la más simple de las formas para llegar. En la forma de los seres, el Señor sólo está presente. El servicio que prestas a otro permite que las puertas se abran para la aparición del Señor. Que tu servicio no sea una actividad mecánica, periódica.

# **VIDURA**

# **ENSEÑANZAS DE SABIDURIA**



No recibas a personas manipulativas en preferencia a las de tipo "leonino". La manipulación conduce al sufrimiento, a largo término.

# ASÍ HABLA SHIRDI SAI

#### **EL AGENTE CURADOR**



Cuando el curador se da cuenta "del Uno" en él, la energía de curación fluye. No importa con qué medios uno ha de curar cuando está conectado así. En Su nombre todo se cura con el tiempo, y todos los medios, incluido el curador, hacen de mediadores. El "Udhi" de Shirdi es el mejor agente curador, -me había olvidado de ello-.

#### SRI RAMAKRISHNA

#### **EL "YO" DE UN DEVOTO**



Si ves que no puedes quitarte este sentimiento de 'yo', entonces deja que se quede como el 'servidor'. No hay mucho que temer del ego que está centrado en el pensamiento: "Yo soy el servidor de Dios; soy Su devoto." Los dulces causan dispepsia, pero no los caramelos, los cuales son una excepción. El 'yo-servidor', el 'yo' de un devoto, el 'yo' de un niño, cada uno de éstos es como una línea dibujada con un palo en la superficie del agua; este 'yo' no dura mucho.

# SOBRE LA DOCTRINA SECRETA PLATÓN



El Dios de Platón es el Dios de todo filósofo, Dios infinito e impersonal. Platón, que era iniciado, había conocido la ciencia y la filosofía de los Hierofantes del Templo. Todas las alegorías que dio son dimensiones de la Verdad, veladas, ya que no tenía derecho a divulgarlas. Su *Timeo* contiene elementos de misticismo oriental, que son repulsivos para los filósofos modernos, cuando no son oscuros. Deberíamos recordar que, en sus días de secreto, la filosofía estaba velada por el misticismo. Tengamos en cuenta que en aquellos tiempos la ciencia física moderna estaba en la infancia. Por tanto, se consideraba deseable concebir la totalidad de la naturaleza y velarla. Las matemáticas y la geometría eran la columna vertebral de la teología oculta. Y la mayoría de las obras de Platón y Pitágoras tienen relación con estas dos ciencias ocultas.

Es incorrecto pensar que los escritos de Platón estaban completamente libres de cualquier elemento de filosofía oriental.

Era un místico y también un cabalista. Platón era innegablemente un ardiente admirador y seguidor de Pitágoras. Platón heredó por un lado las doctrinas de Pitágoras y por el otro lado adquirió su sabiduría de las mismas fuentes que Pitágoras.

Y las doctrinas de Pitágoras son orientales hasta en su piedra angular, e incluso son brahmánicas. Este gran filósofo siempre señaló el Este como la fuente de donde derivaba su información y su filosofía, y Platón hace la misma declaración. Tomó sus enseñanzas de doctrinas antiguas y secretas. Tanto las ideas de Pitágoras como las de Platón coinciden extremadamente bien con los sistemas de India y con el zoroastrismo. Se admite que Pitágoras y Platón fueron los primeros que llevaron a Occidente la *Vidya*, el gnosticismo oriental.

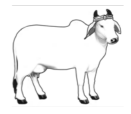
# LA PLEGARIA DEL HOMBRE LAICO



Si los rayos del Sol nos alcanzan diariamente, ¿por qué deberíamos nosotros llegar hasta el Sol? Verdaderamente, el rayo es Tu toque. Tú estás presente en nosotros como vida y luz, como el núcleo mismo de nuestro ser. Revélate en nosotros y elévanos desde el espejismo. ¡Te lo rogamos!

# LA VACA

# EL SÍMBOLO Y SU SIGNIFICADO



Si alguien quiere llegar a la plenitud, debería ofrecer alimento y bebida a la Vaca o a un Santo antes de beber y comer.

## **DISCIPULADO**

## LA VERDAD MAS ALLÀ

"Meditamos sobre la Verdad que está más allá" - "satyam param dheemahi"

El susodicho pensamiento es el significado y esencia del mantra Gayatri. Es la verdad que, estando más allá de lo conocido, forma la base para la creación. Meditando sobre esa verdad nos lleva a la síntesis. La verdad más allá es la base de los seres, del tiempo, de la naturaleza y de todo lo que existe. Debemos distinguir entre meditar sobre conceptos de la verdad y meditar sobre la verdad. Por ejemplo, meditar sobre un círculo, un triángulo, una pirámide, un pentagrama o un hexagrama, etc. es secundario a meditar sobre la verdad como tal. La verdad se expresa a través de ciertos patrones. La verdad como círculos y triángulos se ve reflejada en ellos. La verdad también se expresa como sonido. Trabajar con los sonidos es trabajar con el aspecto secundario de la verdad, de la misma manera que trabajar con colores y formas.

La verdad se expresa como números, como sonidos, como patrones geométricos, como colores y formas. Los estudiantes de la verdad deberían conocerlos por ser los medios de la verdad pero no la verdad como tal. Los medios se mal interpretan y se confunden con los fines. Los hombres se engañan con las formas, nombres, colores, sonidos, símbolos y números. Se involucran en intentar averiguar cuál es superior al otro. Estas personas se desvían de la verdad. Todas las expresiones en la creación no son sino los medios a través de los cuales se puede ver la verdad. Cuando los hombres ven más los conceptos, no logran ver la verdad. Cuando los hombres ven la verdad, comprenden la importancia de los conceptos y su propósito.

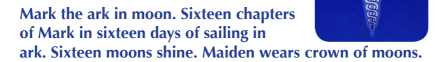
Que el estudiante medite sobre la verdad que está más allá.

"Om satyam param dheemahi"

Un discípilo

#### MEDITACIONES OCULTISTAS

#### **MEDITACION 90**



La marca del arca en la luna. Dieciséis capítulos de (San) Marcos en dieciséis días de navegación en el arca. Dieciséis lunas brillan. La doncella lleva puesta la corona de lunas.

#### **Comentario:**

El arca nos habla de la transición entre un Manvantara y otro. Hay siete Manus semilla y siete Manus raíz. Los siete Manus construyen las siete razas. Cuando ya se han construido estas siete razas, el hombre se hace perfecto. Hasta el momento presente, ya se han construido cinco razas. Son los seres de la Isla Blanca, los hiperbóreos, lemurianos, atlantes v arios. Cada raza humana se divide en siete sub-razas. Actualmente nos encontramos en la sexta sub-raza de la raza aria. Siete veces siete, las razas evolucionan para completar la evolución. Entonces la raza se hace perfecta. La raza perfecta se representa mediante la luna llena. El nacimiento de la primera raza está representado por la primera fase lunar. El periodo previo se representa por la luna nueva. Desde la luna nueva a la luna llena se manifiestan las siete razas, con sus siete Manus raíz y Manus semilla. Cada raza da lugar a la siguiente. Una se disuelve en la otra. Cada raza incluye las cualidades de las que le preceden. Es como el padre convirtiéndose en hijo. En cada raza, la forma se va perfeccionando para el ser.

Los siete Manus semilla y los siete Manus raíz juntos, producen la forma humana más perfecta. Esto se encuentra alegóricamente representado por las historias de los Avatares de Vishnu el Señor. Cada vez que se completa un Manvantara, una fase lunar se considera también completada. Catorce Manvantaras completan el ciclo desde la luna nueva a la luna llena. Junto con la luna nueva y la luna llena, dieciséis fases se completan. Estas dieciséis fases lunares son los dieciséis capítulos de Marcos. Simbólicamente, se representa como los dieciséis días de navegación en el arca.

Cuando un estudiante de yoga completa el curso del viaje desde la meditación 70 hasta la 89, se convierte en un ser perfecto. Él completa los dieciséis días de navegación, experimenta las dieciséis fases lunares y también desde la nada a la plenitud y viceversa. De esta forma, el sendero del yoga guía al hombre a través del sendero completo de las fases lunares más allá del plan general. En él brillan las dieciséis fases lunares. Se da cuenta de la química de la creación.

La química de la creación es el secreto de la Madre Divina, que lleva la corona de lunas. Ella otorga la corona al Adepto. El cazador coronado, que ya se convirtió en rey, ahora se convierte en emperador. Es el rey de reyes.

## **KAPILA**

#### LA ESENCIA 5



El Tiempo decide la periodicidad o duración de la propuesta, que es el aspecto sutil de la Naturaleza. La Fuerza es la que la pone en acción. La periodicidad o duración tiene en ella las corrientes alternas de expansión y contracción. Durante el período de expansión se produce una involución de la materia sutil que se vuelve densa y durante el período de contracción se produce la evolución de la materia densa que se vuelve sutil. Estas corrientes alternas se establecen en forma de actividad pulsadora desde ciclos muy amplios hasta los más cortos. El proceso de separación de la Naturaleza, que es una parte inseparable del Trasfondo, lo lleva a cabo la Ley de Repulsión. Una vez que se ha separado del Espíritu, adquiere la costumbre de tender a separarse. Al principio la separación de la Materia del Espíritu es un esfuerzo. Más tarde, la reunión de lo que se ha separado del Uno es un esfuerzo. Este esfuerzo de separación y de síntesis es trabajo del Tiempo, el cual actúa lentamente pero con seguridad mediante la Ley de la Costumbre.

Por lo tanto, las Leyes fundamentales de la Génesis son:

- 1. la Ley de Pulsación,
- 2. la Ley de Alternancia,
- 3. la Ley de Periodicidad,
- 4. la Ley de Atracción y Repulsión, Periodicidad
- 5. la Ley de la Costumbre.



# HOJAS DEL ASHRAM EL EJE Y LA RUEDA



El Señor es el Presidente del Universo. ÉL preside su actividad. ÉL congrega y disgrega a los seres en Su juego de Creación.

La Palabra es su rienda. Anuda y encadena a los seres mediante nombres y palabras, creando ¡numerables relaciones ilusorias. Embridado por los pensamientos y encadenado por las palabras, los nombres y los conceptos, los seres se mueven sin parar en el "ficticio" mundo de las palabras.

En el juego hay unión, comunión, comunicación y también separación, conflicto, confusión y enajenación. Los seres se reúnen para separarse y se separan para reunirse.

El juego sigue con los seres como eje y sus cuerpos como ruedas que giran alrededor del eje.
El eje es estable mientras la rueda gira.
El uno es inmutable, la otra es mutable.

# **SOBRE EL AMOR**



La cumbre montañosa del Conocimiento conduce a uno al valle del Amor.

## **SOBRE EL SILENCIO**



El sonido Anahata también se llama Nada, y tiene lugar en el ser. El sonido Ahata (Sabda), por otra parte, es el hacer. Del hacer al ser y del ser a la Seidad, existe el Sendero como sonido, silencio y sonido no pronunciado

# INVOCACIONES DE LA



Atri invoca al Dios femenino – masculino.

Bhrigu aporta la luz brillante.

Angiras dispone la fuerza de la actividad.

Vasishtha sostiene la balanza.

Pulastya exterioriza el plan del ritual.

Pulaha lo dirige.

Kratu cristaliza para la manifestación de la luz.

¡El trabajo del Templo continúa consistentemente!

## DE LA PLUMA DEL MAESTRO

#### PREGUNTAS Y RESPUESTAS



Pregunta: Maestro, por favor explíquenos el glifo de Géminis y su relación con los otros dos signos de aire.

Respuesta: Acuario, Géminis y Libra son tres signos relativos al aire en el zodiaco. Acuario es eléctrico. Existe y su existencia no se ve. Es la cualidad de Acuario que es y no es. Por lo tanto tiene la característica de onda eléctrica en movimiento en el espacio.

En la energía de Acuario, que es eléctrica, existe el potencial para la manifestación. El potencial siempre se manifiesta como hombre y mujer. El ser cósmico se hace mujer. En el dos está el uno y en el uno está el dos. Son inseparables. Cuando lo inseparable se manifiesta, tal manifestación se simboliza por líneas verticales. Así desde la línea eléctrica, hay una línea vertical doble.

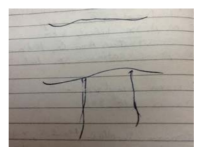


Figura: (Línea común en la parte superior y dos líneas verticales. Ninguna línea inferior) (Símbolo de Géminis sin la línea inferior.)

El descenso es desde lo eléctrico a lo vertical. Las líneas dobles se conectan a lo eléctrico en la parte superior, significando que las dos están unidas. Son dos aparentemente, pero emergiendo de una fuente. Este es el símbolo de Géminis en lo esotérico. Las dos líneas verticales de Géminis poco a poco desarrollan una unidad

horizontal por debajo de las verticales.



La línea horizontal por debajo de lo vertical representa el aire mundano, mientras que las verticales son el medio-aire y la línea eléctrica superior es el aire espiritual.

Así que Géminis está conectado por la parte superior con el aire eléctrico y por la parte inferior con el aire mundano de Libra

## \_

El símbolo de Libra es de nuevo dos líneas horizontales de las cuales la línea superior tiene una joroba, mientras que la inferior no la tiene. La línea superior habla de un aspirante que está aspirando a moverse hacia arriba. La línea inferior es solo mundana; los Libra sin aspiración tienden a ser esclavos de la pasión y la belleza. Para el hombre mundano, la línea superior de Libra le permite conectarse a la línea vertical de Géminis. Esto sucede a través de la aspiración ardiente. Una vez que el hombre se preocupa más por la línea vertical que por la horizontal, a su debido tiempo se conecta con la línea eléctrica que está en la parte superior de la vertical. Así pues Géminis se erige como la puerta de entrada desde lo mundano a lo espiritual. Ello también permite la manifestación del plano espiritual sobre la tierra. Las verticales permiten el ascenso y descenso de las energías. Por esta razón Géminis es utilizado por la Jerarquía para causar la iniciación de la humanidad. La actividad mundana también encuentra sus aspiraciones en Géminis a través del dinero y los negocios. Géminis es un signo dual, el mes de Géminis es un festival para lo espiritual así como para la actividad mundana. Los tres signos de aire encuentran su culminación en Géminis, donde el descenso del espíritu dentro de la materia y el ascenso de la materia dentro del espíritu suceden durante la existencia de la creación

Los aspirantes necesitan estar orientados hacia la línea vertical en preferencia a la vida horizontal.

# SECCIÓN NIÑOS

#### SOBRE EL SERVICIO

Un servidor necesita aprender para servir mejor. El perfeccionamiento de las capacidades permite un mejor servicio.

La variedad en las capacidades permite la variedad del servicio.



## DOS SÍMBOLOS

#### Queridos niños:

Entre los múltiples símbolos que llegan de oriente a occidente, se encuentran dos símbolos importantes. Uno es el Buda que ríe. El otro es Ganesha. Encontramos algo común entre los dos, y es su abdomen. Ellos tienen barrigas redondeadas que propagan un mensaje de plenitud y de satisfacción. Desde los tiempos más remotos, las figuras redondas eran veneradas e incluso se les rendía culto. Una figura redonda no tiene ángulos. El ángulo tiene una punta aguda. Tiene el potencial de herir. Pero una figura redonda no tiene esos potenciales negativos. Si te golpea una pelota de tenis, no te hace mucho daño. Pero si te golpea una piedra de tamaño similar, te lastima profundamente. En el caso de la figura redonda, los ángulos están neutralizados. A cada uno de nosotros se nos da el mensaje de redondear nuestros ángulos. El instinto de herir a los demás es un ángulo que necesita ser eliminado. Cuando los ángulos erróneos se eliminan en nosotros, permanecemos como personalidades redondeadas. Una personalidad redondeada puede experimentar el desarrollo integral y la correspondiente realización.

Por lo tanto, se recomienda a todos tener una figura esférica o un Buda que ríe o un Ganesha, para redondearnos y experimentar la realización.

#### K. Parvathi Kumar

# HISTORIAS PARA JÓVENES

#### LAS DOS ESPOSAS

Debido a su negligencia, un rey humano perdió a su esposa celestial. Ella le dejó un hijo bien educado, un valioso heredero de su trono. Lamentablemente, el rey se enamoró de la hija de un pescador pobre. La anhelaba día y noche, y se volvió muy infeliz.

El príncipe estaba preocupado por la salud de su padre. Al averiguar cuál era el motivo, fue a ver al pescador para conseguir la hija de éste para su padre.

El pescador no estaba nada complacido. Respondió: "¿Por qué he de casar a mi hija con el rey? Tú, Bishma, serás el futuro rey y mi nieto no tendrá ninguna posibilidad de heredar el reino."

Bishma estaba consagrado a su padre y lleno de amor hacia él. Renunció al trono, a casarse y a tener sus propios hijos.

El rey se casó con la pescadora. Ella le dio dos hijos débiles, los ancestros de los Kauravas, que fueron destruidos en la Gran Guerra. Esta es la historia de Bishma en el "Mahabharata" y de todos los hijos celestiales que ayudan a sus hermanos humanos sin tener ningún deseo por el reino de este mundo.

Compilado del "Mahabharata". El Maestro EK relata más detalles en "La Aventura del Maestro del Mundo". Dhanishta 2012.

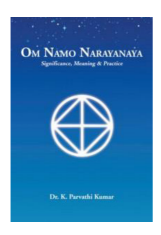
# RESEÑA DE LIBROS



Ekkirala Krishnamacharya: La Ciencia de la Curación info@wttes.com

# LA CIENCIA DE LA CURACIÓN

La curación es el antiguo arte de la humanidad. El origen de la vida incluye el origen de los principios de la conservación de la vida. El conocimiento es la herencia del hombre, y las épocas primitivas no fueron una excepción. Todas las naciones antiguas tenían su propio enfoque del Arte de Curar. La era actual del materialismo en la medicina ha reducido el ámbito de la curación, pero es una fase que es necesario atravesar antes de que se vuelva a descubrir la antigua verdad. En este libro se han reunido y publicado algunas conferencias que el Dr. Ekkirala Krishnamacharya dio en diferentes lugares de Occcidente.



K. Parvathi Kumar: Om Namo Narayanaya info@wttes.com

# OM NAMO NARAYANAYA. Su Importancia, Significado & Práctica

Narayana representa al alfa y el omega del Universo: Los sabios védicos recibieron este sonido cuádruple en sus penitencias, descubrieronsu importancia y su significado. Desde tiempos muy antiguos ellos iniciaron en este mantra a los buscadores, para hacer posible su realización y la sintonía con Narayana. Este libro es para los que buscan ardientemente trabajar con el mantra de Narayana.

### **IMAGEN DEL MES DE GEMINIS**

El Manu es el progenitor del hombre. Es una inteligencia solar que moldea las formas para los seres en un manvantara. El actual Manu se llama Vaivasvata. Él es el angel solar del plano búdico y en los Puranas se le considera como el hijo del Dios Solar, el Sol que vemos. Con la ayuda de los rayos que emanan del Sol, el ángel solar Manu teje los cuerpos. Debido a que él es el tejedor de los cuerpos, se le llama Vaivasvata. En los Puranas se le considera como el hijo del Sol, cuyo nombre es Vivasvata. Vivaswata es el Sol. Vaiwasvata es el hijo del Sol. El hijo del Sol se forma en el plano solar y su único propósito es el de construir el sistema solar y permitir a los seres alcanzar el planeta, los cuales a su debido tiempo habrán de resolver su evolución.

En este gran trabajo, el Dios Solar Vivasvata es habílmente asistido por su hijo Vaivasvata. Él prepara los moldes donde residirán los seres. A los seres que residen en los moldes preparados por el Manu se les llama Manushya. Manushya significa humanidad. La palabra "man" (hombre en inglés) procede de la palabra Manushya. Manushya procede de

Manu.

Dr. K. Parvati Kumar - Master CVV Saturn Regulations



# AGNI Una Introducción al Trabajo del Fuego Cósmico, 31.

#### **PUREZA DE MOTIVOS 1**

Cuando los Maestros hablan, siempre lo hacen en términos de la actividad triangular. Así tienen que hacerlo ustedes, durante mucho tiempo, sin discontinuidad de pensamiento. Esta es la única manera de purificar sus mentes. Y el pensamiento también es triple. Uno es el ritmo, lo otro es la aspiración y lo tercero es la buena voluntad, lo que significa buenos motivos. En todo momento tengan buenos motivos. La pureza de motivos purifica los niveles mentales de nuestro cuerpo. Cuando hay pureza de motivos, se manifiesta sin esfuerzo la pureza en la palabra y la pureza en la acción. El problema está fundamentalmente en el nivel de los motivos. Si el motivo es puro y las acciones finalmente llegan a ser de otra manera, no crean consecuencias. Si una madre da una bofetada en la cara de su hijo con amor, es con el criterio de corregirlo, lo que significa que detrás está el motivo del amor. Eso se llama castigar con amor. Es como dar una paliza con amor. En tanto el motivo sea puro, aunque nuestra actitud sea algo fuerte, no tiene importancia. Supongamos que cocinamos algo con un buen motivo, y sin que nos demos cuenta cae algo en la comida y queda envenenada. Al comerla, alguien muere. No te preocupes. No eres el causante de la muerte, porque tu motivo no era matar a las personas a través de la comida. Supongamos que estamos trabajando en una prisión. Nuestro trabajo es el de ejecutar a alguien que la corte decidió que fuera ejecutado. Entonces, cuando la corte da una orden y se ejecuta ;es un asesino el hombre que la ejecutó? Si un hombre mata animales para que los seres humanos dispongan de algo para comer ;es un asesino de animales? Es el motivo lo que decide que sea un asesinato. Supongamos que vas a 120 km. de velocidad en un auto, y

alguien –puede ser un perro, un gato o incluso un ser humano—cae debajo del auto. Entonces muere.¿Somos asesinos? Si somos asesinos o no, lo decide el motivo. Así que el motivo decide las consecuencias. Hacemos muchas cosas con buenos motivos, pero se convierten en otra cosa. En todos esos casos, no podemos decir que nuestros motivos sean malos o que nuestra intención no es buena. Cortar a alguien con un cuchillo no es un buen acto. Pero si lo hace un cirujano ¿decimos que es una mala acción? Que yo pinche a Marion con una aguja no es un acto recomendable. Pero si se le da una inyección a una persona enferma, ¿cuál es la diferencia entre ambas acciones? La diferencia está en el motivo.

Este texto no ha sido revisado por el autor y puede tener errores.

## UNA VENTANA PARA EL SERVICIO MUNDIAL

#### **NOTICIAS Y ACTIVIDADES**

(Las aportaciones son bienvenidas)

Nombre de la actividad: Ediciones Dhanishtha

Contacto: Valentín García López

Dirección: Pº/ Fabra y Puig, 173, ático 1ª. 08016 – Barcelona

Tel. 933494940

Email: edicionesdhanishtha@wttes.org

Website: www.edicionesdhanishtha.com / www.wttes.com

Informe anual 2013

#### **PUBLICACIONES 2013:**

Para el May Call Day del 2013 se publicaron los siguientes libros:

- · Diario Astrológico 2013-14 en español.
- · El Maestro M.N. La Llama Ardiente, de K. Parvathi Kumar
- · Ashram Instrucciones para entrar, de K. Parvathi Kumar

Durante el 2013 también se estuvo trabajando en la preparación de los futuros libros a publicar para el May Call Day del 2014:

Mensajes - Volumen II, de E- Krishnamacharya

Kapila y Kardama, de K. Parvathi Kumar

"Lecciones sobre La Doctrina Secreta", de K. Parvathi Kumar

Así mismo, se ha colaborado conjuntamente con el WTT España en la transcripciones de seminarios y conferencias de K. Parvathi Kumar. En la actualidad hay 21.

#### Portal WTT-Dhanishtha:

Durante el año 2013 hubieron 19.000 visitas al portal. Los meses con más visitas fueron junio y julio con unas 3.000 mensuales. De España provienen 16.600, de Argentina 2.500, de Estados Unidos 800 y en orden descendente siguen México, Venezuela, India, Alemania,

Colombia, Suiza, Bélgica, Brasil...

Descontando las visitas directas, hay 2.800 provenientes de Facebook, 735 de Google y 151 de la tienda On-line.

Hay 136 subscriptores del Boletín diario de wttes.com que reciben cada artículo que se publica en la Web.

En Youtube se han reproducido videos 8.444 veces haciendo un total de 55.331 minutos entre nuestros 1.043 videos colgados.

La página del Facebook tiene ahora mismo 1.223 "Me gusta", tenemos 70 subscriptores en el canal de Youtube.

En la tienda iBooks Store de Apple se han descargado 1800 veces los libros disponibles (los ultimos 25 publicados). Todos ellos disponibles en 52 países a 0 €.

Todos los libros de K. Parvathi Kumar, así como los de E. Krishnamacharya, ya están colgados en el WTT Global así como en la tienda on-line www. edicionesdhanishtha.com y en el Portal WTT-Dhanishtha www.wttes. com

Nuestra tienda de libros on-line ha sido completamente renovada y modernizada.

Regularmente enviamos fragmentos de libros, provenientes de la página de la WTT-Global y de Ediciones Dhanishtha, para expandir la sabiduría y difundir y promocionar los libros, que a su vez se envía de forma automática a los suscriptores del boletín diario del portal.

Finalmente queremos añadir que el trabajo de la Editorial sólo es posible con la ayuda de los voluntarios que colaboran en todas las áreas, que en la actualidad ascienden a 40 personas.

#### LA CIENCIA DEL HOMBRE

Dr. K. Parvathi Kumar Enseñanza de la Primera Convivencia Grupal de Jóvenes, Parte 23 Agosto 2001, Visakhapatnam/ India

#### LA TERCERA CÁMARA 1

Ahora hablaremos brevemente de la tercera cámara y de lo que se necesita para mantenerla limpia. La tercera cámara se relaciona con la mente. En términos generales, se puede categorizar a la mente en tres cámaras. Hay una parte de la mente que se ocupa de los requerimientos corporales. Hay una parte de la mente que tiene la memoria, que es el compendio de las experiencias y tendencias anteriores. Todas las tendencias que tiene cada persona y la experiencia de los acontecimientos están en la segunda subcámara de la cámara de la mente. Es por eso que en una situación dada, las personas reaccionan de diferente manera. La diferencia en la reacción se debe a la diferencia en las tendencias. Esas tendencias no son más que las fuertes semillas que Dios deposita en nosotros debido a nuestras acciones y experiencias del pasado. Supongamos que en el pasado un hombre estuvo profundamente desilusionado de una mujer, o que una mujer estuvo profundamente desilusionada de un hombre. Esto se establece como una tendencia en la segunda sub-cámara de la mente, como una especie de aversión, indiferencia o temor a las mujeres por parte del hombre, o a los hombres por parte de la mujer. Ellos no pueden explicar por qué sienten ese tipo de aversión, que es debida a una mala experiencia del pasado. Profundamente en su interior existe el sentimiento de que sería mejor no asociarse con el otro sexo. Supongamos que en el pasado tuviste una mala experiencia con una víbora. Da como resultado un recuerdo profundo, como una tendencia a temer a las víboras. O en el pasado has estado acumulando dinero con avaricia. Tendrás la tendencia a trabajar todo el tiempo para ganar dinero. Si en el pasado tuviste una profunda tendencia a interactuar excesivamente en términos de sexo, esto se establece como una excesiva tendencia al sexo en

la vida actual.

De la misma manera, cada persona tiene ciertas tendencias que les son peculiares. Esas tendencias no son más que las profundas impresiones que tenemos como resultado de los actos de ignorancia o de conocimiento que hemos llevado a cabo. Si tenemos experiencias profundas relacionadas con las acciones correctas, ellas se establecerán también como tendencias en esta cámara de la mente. Es por eso que dije que ésta no es la primera vez que ustedes están escuchando esta clase de cursos. Las han escuchado antes. Esa tendencia hace que lo guieran seguir haciendo. Así como un joven persigue una variedad de cosas de acuerdo con sus tendencias del pasado, esas tendencias lo condicionarán más tarde, en tanto sean tendencias relacionadas con la ignorancia. Cuando predominan las tendencias ignorantes, te mantienen atado cada vez más al aspecto mundano de la vida. Si predominan en ti las tendencias de buena voluntad y buenas acciones, gradualmente tenderás hacia los actos de buena voluntad. Esto tiene que ser comprendido. No todos los humanos son iguales debido a esto. Los hay brillantes, los hay ignorantes. Hay bienaventurados que esparcen bendiciones y hay malignos que causan problemas. Hay personas con instinto de matar. Hay personas que no tienen ese instinto. Hay personas que tienen el instinto de lastimar. Hay personas que tienen el instinto de curar. Hay personas que tienen el instinto de hablar siempre – bla bla bla bla – todo el tiempo. Incluso cuando no hay necesidad, ellos hablan. Esto surge de la tendencia pasada de enamorarse de su propia voz. En las personas hay también tendencias a aconsejar sin que se lo pidan. Es un acto de ignorancia. Nunca se debe dar consejos a no ser que se pidan. Si no se pide consejo ¿por qué debemos suponer y arrogarnos la posición de consejeros? Se ven miles de tendencias, positivas y negativas. Puedo narrarlas todo el día, pero es suficiente si ustedes comprenden que toda persona es un compendio de su memoria y de las tendencias que ha establecido en su memoria. Esta es la segunda sub-cámara de la cámara de la mente.

La primera siempre está activa en el cuidado de los requerimientos corporales. Siempre está buscando comer, dormir y comodidades para el cuerpo, lo cual es también necesario. Sólo cuando es excesivo, queda uno totalmente condicionado. Es necesario atender a los requerimientos corporales en términos de alimento, sueño y comodidad. Pero algunos están preocupados con ello. Están preocupados por el desayuno que van a tomar después de la clase, o del almuerzo que tendrán al mediodía. La orientación excesiva hacia la comida los condiciona. Al mismo tiempo, no se puede desatender.

Un tercio de la mente siempre está obligado a cuidar el aspecto emocional y físico del cuerpo. Esta primera sub-cámara permanece limpia y pura cuando seguimos la disciplina relativa al cuerpo físico y al cuerpo emocional. Entonces, la primera sub-cámara de la mente estará más o menos sintonizada con la naturaleza.

Este texto no ha sido revisado por el autor y puede contener errores.

### VISHNU PURANA

# CAPÍTULO XIV La Penitencia de los 10 Prachetasas



Maitreya preguntó: "Dime por qué los Prachetasas llevaron a cabo penitencia durante tanto tiempo bajo las aguas del océano. Tú eres competente para explicarlo."

Parasara dijo: "Su padre, el Prajapati uno, los honró y los colocó en una posición de crear las generaciones de los diferentes seres. Él los llamó y dijo:

'Hijos míos, Brahma, el de cuatro caras, me ordenó que os engendrara y que os asignara la multiplicación de los seres. Repito esta misma orden para vosotros. Nunca olvidéis multiplicar los seres. Haced lo que digo y sed honrados por ello."

Habiendo escuchado la orden de su padre, los diez príncipes obedecieron y le preguntaron: "Padre, ¿a través de qué tipo de acto podemos multiplicar los seres en la Tierra? Tú eres competente para explicárnoslo." Su padre dijo: "Venerad y adorad al que todo lo impregna, Vishnu el Señor, sin ninguna duda en vuestra mente. Nadie puede conseguir nada siguiendo ningún otro método. Adorad a Govinda, el Señor que impregna todas las formas, y os realizaréis. Para conocer la ley y para seguirla, para conocer su uso y para realizarse a través de ella, y finalmente para disfrutar de la liberación de todo esto, debéis adorar al Señor. Brahma, el creador, primero engendró esta creación absorbiéndose a sí mismo en el Señor a través de la meditación. Adorando al Señor alcanzaréis la expansión de todos los seres."

Los diez hijos de Prachinabarhis recibieron esta orden y fueron a las aguas del océano, en las cuales se sumergieron. Allí ellos llevaron a cabo gran penitencia durante diez mil años. Colocaron su mente en Narayana, la Meta Una y el Trasfondo de todos los planos de existencia. Permanecieron verdaderamente en Él. Lo alabaron a Él, el que otorga bendiciones sobre aquellos que rezan.

# PARACELSO Salud y Curación

#### TRATAMIENTO POR MEDIO DE SONIDO

Los hombres de la sabiduría dan a la humanidad conceptos elevados en todo momento y en las cuatro esquinas del globo. En general se piensa que los conceptos elevados sólo están hechos para las personas elevadas. No es así. Estos conceptos son un medio saludable que refuerza el organismo. Uno debe darse cuenta del poder de cualquiera de los conceptos benéficos. Cantar los himnos en unión al sol naciente, por ejemplo, es un concepto beneficioso. Tal práctica se concede para producir la purificación necesaria. Esto nos llena de salud y es un medio para la reposición de la salud sobre una práctica diaria. Los rayos dorados del sol de la mañana llevan abundante vida. Se considera saludable orientarse al sol, cerrar los ojos con suavidad y cantar himnos visualizando el toque cálido del rayo dorado en su frente y en su corazón. El Yoga sugiere una asana en particular para sentir la energía solar en 32 centros del cuerpo. Realizando el asana podemos recibir la energía saludable del sol. Se llama Surya Namaskara. Es el asana principal que se sugiere en un principio a todos los estudiantes de yoga. Ésta puede llevarse a cabo orientándose hacia los rayos dorados. Además, hay también la práctica del mantra de Gayatry, que se canta orientándose hacia el sol. Tales prácticas se proponen también para la buena salud, y no sólo para la exaltación de los seres. Tales prácticas están desapareciendo en la humanidad actual, cerrando así las puertas a métodos alternativos de restitución. Es una lástima que sólo se piense en los medios medicinales.

Dr. K. Parvathi Kumar

Extracto de: Paracelsus - Health and Healing

Con una suscripción puedes apoyar este importante trabajo ( $\in$  60 / año)

# DÍAS ASTROLOGICAMENTE IMPORTANTES EN MAYO/JUNIO 2014

| 21.05.   | 04:05 | • 8ª fase lunar descendente                      | ⊙ 29°58′ 8′ 7 D 23°58′ æ               |
|----------|-------|--------------------------------------------------|----------------------------------------|
| ğ        |       | (fin el 22.05. a las 01:57)                      |                                        |
|          | 04:59 | ⊙ → X / El Sol entra en Géminis                  |                                        |
| 23.05.   | 22:38 | 11 <sup>a</sup> fase lunar descendente           | O 02°38′ X / D 02°38′ ↑                |
| Q        |       | Día de Nârâyana: Dedicarlo Maestro DK e          | en pensiamiento y palabra,             |
|          |       | al estudio intenso de su enseñanza ya con-       | ectarse en pensiamiento                |
|          |       | con los discípulos del mundo (fin el 24.05.      | a las 21:29)                           |
| 27.05.   | 20:16 | Fase de Luna Nueva                               | ⊙ 06°23′ X/D 24°23′ &                  |
| o"       |       | Luna Nueva de Géminis: Contemplar en el          | ,Compromiso'                           |
| 28.05.   | 20:40 | <ul> <li>Luna Nueva de Géminis</li> </ul>        | ⊙ 07°21′ X /D 07°21′ X                 |
| 29.05.   |       | May Call Day                                     |                                        |
| 05.06.   | 09:36 | • 8a fase lunar ascendente                       | O 14°35′ X /D 08°35′ 177               |
| 4        |       | (fin el 06.06. a las 11:34)                      |                                        |
| 08.06.   | 13:44 | 11 <sup>a</sup> fase lunar ascendente            | O 17°37′ X /D 17°37′ △                 |
| $\odot$  |       | Día de Nârâyana: Para la curación, la sínte      | esis y la contemplación en             |
|          |       | el Ser (fin el 09.06. a las 13:40)               |                                        |
| 10.06.   | 12:49 | 13 <sup>a</sup> fase lunar ascendente            | ⊙ 19°30′ X /D 13°30′ M,                |
| o*       |       | Aniversario de Narasimha (fin el 11.06. a las    |                                        |
| 12.06.   | 08:58 | Fase de Luna Llena                               | O 21°15′ X / D 09°15′ ⊀                |
| 4        |       | Aniversario de Maitreya el Señor y del Maes      | stro DK                                |
| 13.06.   | 06:11 | O Luna Llena de Géminis                          | O 22°06′ X / D 22°06′ ⊀                |
| 16.06.   | 23:39 | 23ª constellación de <i>Dhanishta</i>            | D 17°23′ <b>≈</b>                      |
| D        | 21:00 | Meditación de Dhanishta (fin el 17.06. a las     |                                        |
| 19.06.   | 09:30 | • 8a fase lunar descendente                      | O 27°57′ X / D 21°57′ X                |
| 4        |       | (fin el 20.06. a las 07:55)                      |                                        |
| 21.06.   | 12:51 | ⊙ → 🧐 / El Sol entra en Cáncer: <b>Solsticio</b> |                                        |
| 22.06.   | 06:19 | 11 <sup>a</sup> fase lunar descendente           | ⊙ 00°42′55/D 00°42′ 8                  |
| 0        |       | Contemplar en el Maestro personal, el Gui        |                                        |
| 26.06.   | 08:37 | Fase de Luna Nueva                               | ⊙ 04°36′                               |
| 4        |       | Luna Nueva de Cáncer: Contemplar en el ,         | .Compromiso'                           |
|          |       | <ul> <li>Luna Nueva de Cáncer</li> </ul>         | ⊙ 05°37′ S /D 05°37′ S                 |
| 28.06.   | 11:58 | Festival de la carroza (Comienza con la 2        | <sup>a</sup> fase ascendente y termina |
| _        |       | con la luna llena de Cáncer el 22.07. a las      | 20:15)                                 |
| 05.07.   | 01:18 | • 8a fase lunar ascendente                       | ⊙ 12°54′ ≶ /D 06°54′ <u>∽</u>          |
| <b>5</b> |       | (fin el 06.07. a las 02:28)                      |                                        |
| 7        |       |                                                  |                                        |
|          | 02:27 | 11 <sup>a</sup> fase lunar ascendente            | ⊙ 15°48′                               |

Todos los momentos están dentro del horario MVE (Mitad del Verano de Europa);

Del: Calendario Astrológico 2014/2015«;

Publicado: The World Teacher Trust-Global, Büelstr. 17, CH-6052 Hergiswil

#### **GREAT INVOCATION**

Let us form the Circle of Good Will. OMNIA VINCIT AMOS. From the South through Love which is pure. From the West through Wisdom which is true. From the East through Will which is noble. From the North through Silence which is golden. May the Light make beautiful our lives. O Hierophant of our Rite Let his love shine. OMNIA VINCIT AMOS. Let us form the Circle of the World Servers.

We bow down in homage and adoration To the Glorious and Mighty Hierarchy, The Inner Government of The World, and to its Exquisite Jewel, The Star of the Sea -The World Mother.

From the point of Light within the Mind of God let Light stream forth into the minds of men. Let light descend on Earth.

From the point of Love within the Heart of God let love stream forth into the hearts of men. May the Lord return to Earth

From the centre where the Will of God is known let purpose guide the little wills of men, the purpose, which the Masters know and serve



From the centre which we call The race of men Let the Plan of Love and Light work out And may it seal the door where evil dwells

From the Avatar of Synthesis Who is around let His energy pour down in all kingdoms.
May He lift up the Earth to the Kings of Beauty.

The Sons of Men are one and I am one with them. I seek to love, not hate. I seek to serve and not exact due service. I seek to heal, not hurt.

Let pain bring due reward of light and love.
Let the soul control the outer form and life and all events, and bring to light the love which underlies the happenings of the time.

Let vision come and insight. Let the future stand revealed. Let inner union demonstrate and outer cleavages be gone.

Let love prevail. Let all men love.

Master D.K.



# PÛSHAN EKARSHYE YAMASÛRYA PRÂJÂPATYA VYÛHA RASMÎN SAMÛHA TEJAHA. YATTE RÛPAM KALYÂNATAMAM. TATTE PASYÂMI YO SAVASOW PURUSHAHA. SOHAM ASMI.

"¡Oh Dios Solar! Tú eres el hijo de Prajapathi. Eres el guardián solitario del cielo. Eres del todo fortalecedor y regulador. Por favor, retira tus rayos y tu brillo. Por tu gracia yo entonces podré ver Tu hermoso disco dorado".

Isavasya Upanishad, Mantram 16.