# Circular de Vaisakh





Virgo 2020 Kanya

Del 22 de Agosto al 22 de Septiembre de 2020

World Teacher Trust - España Carta 5, Ciclo 34. www.wttes.org

#### **INDICE**

| INVOCACIÓN                          | 3  |
|-------------------------------------|----|
| PLEGARIA DEL AÑO 2020-2021          | 4  |
| CARTA ASTROLÓGICA DEL MES           | 5  |
| MENSAJE DEL MAESTRO                 | 7  |
| DECLARACIONES DE                    | 8  |
| KRISHNA EL SEÑOR                    | 8  |
| MAESTRO MORYA                       | 10 |
| MAESTRO KUT HUMI                    | 11 |
| MENSAJE DEL MAESTRO E.K.            | 12 |
| YOGA DEL MAESTRO CVV                | 13 |
| VIDURA                              | 14 |
| SARASWATHI                          | 15 |
| ASHRAM                              | 17 |
| SOBRE LA DOCTRINA SECRETA           | 18 |
| SATURNO                             | 21 |
| DISCIPULADO                         | 22 |
| EL MAESTRO                          | 23 |
| EL SONIDO                           | 25 |
| HOJAS DEL ASHRAM                    | 26 |
| MANTRAMS MÍSTICOS                   | 27 |
| FUEGO                               | 28 |
| RUDRA                               | 29 |
| SANAT KUMARA                        | 30 |
| DE LA PLUMA DEL MAESTRO             | 31 |
| la sabiduría de los nakshatras      | 32 |
| URANO                               | 37 |
| MAESTRO E.K VISHNU SAHASRANAMA      | 38 |
| PARACELSO                           | 39 |
| DIMENSIONES DE LA SABIDURÍA ANTIGUA | 41 |
| SOBRE EL SERVICIO                   | 43 |
| HISTORIAS PARA JÓVENES              | 44 |
| UNA VENTANA AL SERVICIO MUNDIAL     | 46 |
| IMAGEN DEL MES                      | 48 |
| RESEÑA DE LIBROS                    | 50 |
| DÍAS ASTROLOGICAMENTE IMPORTANTES   | 51 |
| GREAT INVOCATION                    | 52 |

El Dr. Sri K. Parvathi Kumar es Presidente del "World Teacher Trust" y Fundador de la "Circular de Vaisakh". Las Enseñanzas dadas en nombre de los Maestros son todas pensamientos semilla expresados por ellos. Estas son elaboradas y descritas por el Dr. Sri K. Parvathi Kumar para facilitar la comprensión de un nivel medio de miembros del grupo.

Publicación oficial de World Teacher Trust España. Rambla Sabadell 65, ent. 2ª 08202 Sabadell - info@wttes.org - www.wttes.org

# INVOCACIÓN



May the Light in me be the light before me.

May I learn to see it in all.

May the sound I utter reveal the light in me.

May I listen to it while others speak.

May the silence in and around me present itself,
The silence which we break every moment.
May it fill the darkness of noise we do,
And convert it into the Light of our background.

Let virtue be the strength of my intelligence.

Let realisation be my attainment.

Let my purpose shape into the purpose of our earth.

Let my plan be an epitome of the Divine Plan.

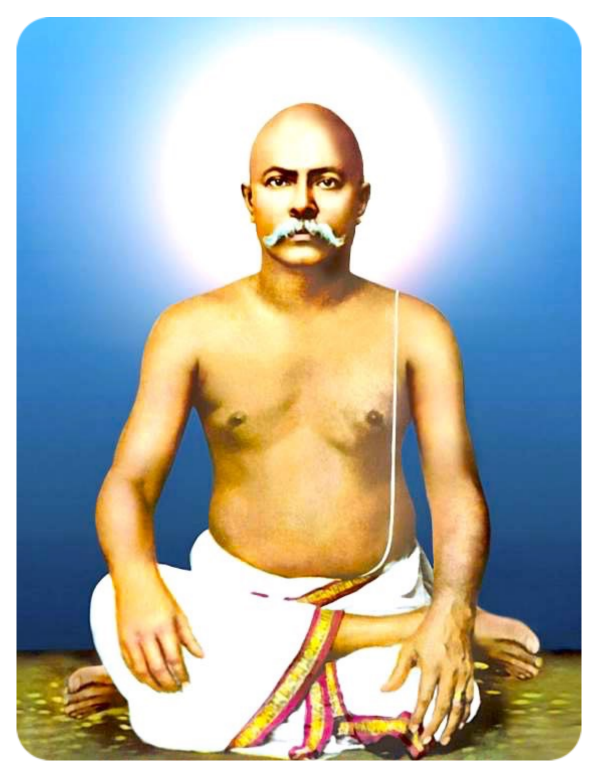
May we speak the silence without breaking it.

May we live in the awareness of the background.

May we transact light in terms of joy.

May we be worthy to find place in the Eternal Kingdom OM.

Master F.K.



PLEGARIA DEL AÑO 2020-2021

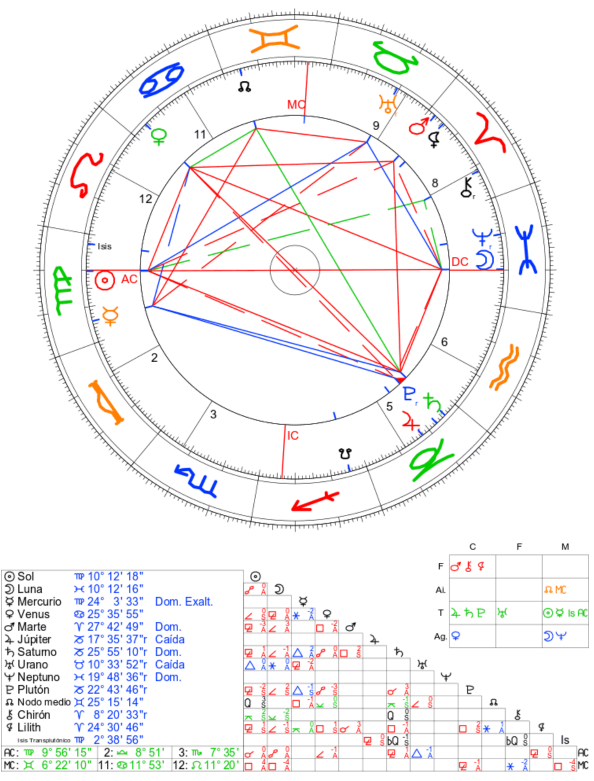
El oso está en la cavidad craneal. El cachorro está en la cueva del león El perro está en la perrera de la base. Une a los tres verticalmente y siente La Luz, el Amor y la Voluntad.

# CARTA ASTROLÓGICA DEL MES

# LUNA LLENA DE TAURO

2 SEPTIEMBRE 7:22H, BCN.





#### MENSAJE DEL MES

#### **VIRGO**



La entrada del Sol en Virgo es importante. Virgo es un signo mutable. Es el segundo signo mutable después de Géminis y el segundo signo de tierra después de Tauro. Es la sexta casa del zodíaco. Debería verse como el punto medio del año solar. Con este signo, se completan seis signos y quedan seis signos.

Virgo no es ni de tierra-espiritual, como Capricornio, ni de tierra-mundana, como Tauro, sino un entremedio. No vacila, como Géminis, ni vacila como Tauro. Debe unirse a Sagitario para encontrar su camino. Virgo-Sagitario es una excelente combinación para convertir la vida en una vida con propósito. En sí, Virgo es intelectual. Está gobernado por Mercurio. Un intelectual, a menos que se asocie con una actividad de servicio, sigue siendo crítico y se asocia más con Géminis. La vida flaquea cuando no se realiza servicio debido a ejercicios intelectuales inútiles.

Si el Mercurio de Virgo se asocia con el Júpiter de Sagitario, hace un gran bien. Tiende a ser un discípulo excelente que trabaja por la causa de un Maestro. Los Virgo no son líderes naturales. Brillan con fuerza bajo un líder. Son excelentes seguidores. Necesitan ser dirigidos. Imaginad el desastre de Virgo y Géminis combinados juntos, ya que los dos signos están gobernados tan solo por Mercurio.

Otra dimensión de Virgo es que no llaman la atención. No buscan posición o reconocimiento social. Se sienten mejor cuando se los deja solos. Mercurio da el discernimiento necesario, y este discernimiento debería funcionar en todo momento. De lo contrario, quedan condicionados por la materia de Virgo. En asociación con un Maestro de Sabiduría, Virgo tiene el potencial para crecer y ser un Hijo de Dios. Jesús, el hijo de la virgen, se convirtió en Cristo bajo la guía de un Maestro de la Jerarquía.

## MENSAJE DEL MAESTRO

#### LA PRESENCIA DE UN MAESTRO



Para ser un Maestro, aprende a estar en la presencia de un Maestro. Esta es, con diferencia, la manera más sencilla de transformarse. La presencia está disponible a voluntad. Está alerta para estar en la presencia y hacer lo que tengas que hacer. Así es cómo los buscadores se convierten en santos y Siddhas.



# DECLARACIONES DE KRISHNA EL SEÑOR



Yo, lo Eterno, inicié al Dios Sol. El Dios Sol inició al Manu, Vaivasvata. Manu inició al rey solar Ikshwaku en la Tierra. Así llegó el yoga a la Tierra. (4-1)

El yoga descendió así mediante la citada Jerarquía, Lo recogieron los iniciados reales. A medida que pasó el tiempo, el yoga se diluyó Y con el tiempo desapareció. (4-2)

# MAITREYA EL SEÑOR Comunidad de Maitreya

#### **VIAJEROS DE LA TIERRA**



Sepan que han nacido en la Tierra porque son imperfectos. Necesitan rectificarse en todas las dimensiones del hombre y brillar. Sólo entonces no estarán obligados a nacer en la Tierra.

Sepan que no han venido a la Tierra para establecerse. La enfermedad de establecerse en la vida tiene que ser superada. Nosotros, los conocedores, siempre nos estamos moviendo como los nómades y los beduinos. Nada del planeta nos pertenece. Seguimos siendo viajeros. Si es necesario, permanecemos en cuevas o debajo de un árbol o de cualquier otra sombra natural. Los Hijos de Dios no creen en tener alguna pertenencia. Ni siquiera sienten que su cuerpo es suyo. Ellos no existen como ellos mismos, siempre existen como Ese (Aquello) Yo Soy.

¿Era Buda dueño de algo en la Tierra? Por el contrario, renunció a todo lo que lo cautivaba. ¿Era Sankara dueño de algo? ¿Era Jesús dueño de algo? Ellos son verdaderamente viajeros en la Tierra. No tienen ciudadanía ni identidad residencial. Pero sus seguidores tienen imperios, construyen imperios en nombre de ashrams y viven en la pompa.

Los que siguen a la Jerarquía deben creer en el esplendor espiritual y no en la propiedad material. Un verdadero sabio o santo no establece él mismo un ashram. Es ignorancia construir y poseer cosas y personas en la Tierra.

## MAESTRO MORYA Maruvu Maharshi

#### VENERACIÓN DE LAS PADUKAS



Los discípulos veneran simbólicamente los pies del Maestro. En su lugar de culto, tienen padukas, y cuando los discípulos se orientan regularmente hacia estas, las padukas transmiten la energía del Maestro. Las padukas simbólicas no están sólo destinadas a prestar la presencia, sino que también son para el largo viaje en el que los discípulos se han embarcado. Sepan que el viaje es hasta el Más Allá. Las padukas tienen una longevidad eterna, porque el Maestro ha alcanzado el estado eterno. Suministran fuerza a los discípulos para que sigan sus pasos. La clave para seguir los pasos del Maestro de Sabiduría surge del alineamiento del pensamiento, la palabra y la acción.

Las padukas aseguran que el discípulo no se canse en el camino ni se fatigue. Permiten un progreso alegre en el camino. Los hitos son alcanzados sin esfuerzo cuando uno se orienta a las padukas.

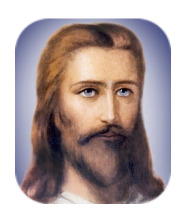
Sepan que los pasos no son útiles para el progreso material, así como tampoco para la expansión y el engrandecimiento material. Solo ayudan

a los esfuerzos del discípulo para progresar en el sendero hacia la Verdad. También son útiles para todas las actividades de buena voluntad. Muévanse con voluntad propia y con s u s c o m p a ñ e r o s aspirantes, y trabajen con ellos. Esa unión hace que el viaje sea gozoso.



# MAESTRO KUT HUMI Devapi Maharshi

**SAMBALA 28** 



Recuerda Sambala, inclínate ante Sanat Kumara el Señor, y holla el sendero de Maitreya el Señor, el Maestro del Mundo.

Sambala ha intensificado su actividad de ajustes a la tierra y a los seres de la tierra desde el principio de la Segunda Guerra Mundial. Está dirigiendo los rayos de Urano para causar la dinámica del cambio en la actividad planetaria que, de otra manera, estaba estática e incluso inerte. De la inercia al dinamismo, la humanidad está estimulada a través de Sambala y desde la Segunda Guerra Mundial ha habido una llamada al despertar por todo el mundo.

Sambala también utiliza el Rayo del Toro durante el mes de Tauro para energetizar la materia -siendo Tauro el primer signo terrestre del zodiaco.

Al planeta se lo somete a un calor adicional para permitir los ajustes. Ese calor también resultó en el deshielo de los glaciares y de las montañas heladas de los polos. Para asegurarse de que no haya muchas inundaciones de agua en el planeta, las aguas del mar se elevan a través de los rayos calientes del sol que, una vez más, es la actividad de Urano.

Los humanos no beben tanto como antes. Es clave para progresar que el fuego en los humanos gradualmente reemplace el agua en ellos para hacer los cuerpos ligeros. La sed se está reduciendo en general, y en algunos casos, el agua incluso se recomienda para avivar la necesidad de calor del cuerpo, que luego se evapora a través de calor adicional inyectado. En general, el planeta está tendiendo más hacia el fuego que antes, lo cual se nota en lo mundano a medida que el planeta gana calor y derrite el hielo en los polos, lo cual podría inundar el planeta. Sambala gobierna estos factores relacionados con el planeta y asegura un nuevo equilibrio progresivo.

# MENSAJE DEL MAESTRO E.K. BUENA VOLUNTAD EN ACCIÓN

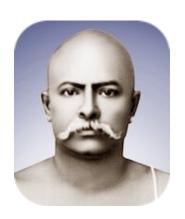


El cambio es constante en la vida. La tierra está en constante movimiento, los planetas están también en ese movimiento, y aunque no sea perceptible, el Sol también se mueve.

En situaciones y condiciones cambiantes, lo que es constante es la buena voluntad en acción. Es el ancla que le salva a uno de ser barrido por los cambios. Aprende a estar en acciones de buena voluntad en todo momento por venir.

#### YOGA DEL MAESTRO CVV

#### **AFORISMOS PARA LOS DISCIPULOS 28**



- 78. Cuando mis oraciones son regulares, consistentes y comprometidas, dos facultades emergen de ti. Empiezas a ver y a escuchar interiormente. Tienes que tomar nota de aquello que escuchas y de aquello que ves y seguir las sugerencias que surjan de dicha facultad.
- 79. De vez en cuando, personas que se cruzan contigo pueden, en el curso de la conversación, insinuar ciertos libros, enseñanzas y prácticas. Presta atención a ellos y, si los encuentras útiles, adáptate a ellos. Serán útiles para tu mayor desarrollo.
- 80. En este yoga, uno encuentra, a medida que avanza, menos condicionamiento y una independencia y libertad equilibradas. La vida tiende a ser un funcionamiento voluntario y no compulsivo, ni pesadamente obligado ni supone un aprisionamiento en la vida.

# VIDURA ENSEÑANZAS DE SABIDURÍA



La prosperidad genera obras propicias.

La prosperidad aumenta mediante la acción inteligente.

La prosperidad se establece

mediante la capacidad de hacer constantemente buenas obras.

La prosperidad permanece cuando uno permanece humilde y servicial.

## SABIDURÍA PRÁCTICA

Las bendiciones son posibles no haciendo preguntas, sino a través de una comprensión inteligente y de una afirmación positiva.

#### **SARASWATHI**

#### **SUKTAM 4 - ALIMENTO ESPIRITUAL (2)**

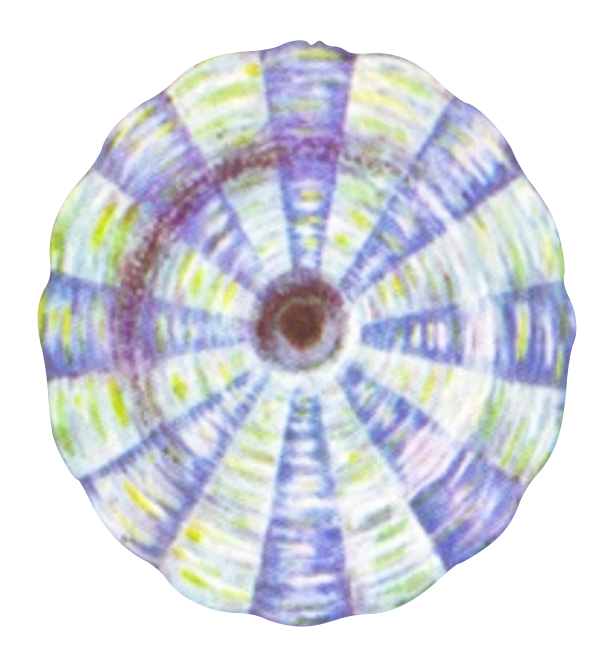


Hay muchas ocasiones en que los Grandes Seres comen grandes cantidades de alimentos a destiempo. Si alguien tiene hambre e invoca a un Gran Ser, Él se asegurará de ingerir alimento para que el hombre hambriento reciba la energía. Hoy en día esto parece ciencia-ficción, pero esa es ciencia del mañana. La distribución de energía es posible. Algunas veces los Grandes Seres demandan grandes cantidades de alimento a destiempo, porque en algún lugar, un grupo de personas está hambriento debido al trabajo que están realizando. Si un discípulo está entregado a un trabajo importante y no tiene tiempo para comer, el Maestro come por él y el discípulo recibe la energía que requiere. Esta es una dimensión superior. Esta fórmula no puede ser adoptada por los no iniciados. Cuando trasladamos nuestro énfasis de la comida material a la espiritual, somos satisfechos con alimento espiritual. No nos sentimos hambrientos. A esto se le llama ayuno, no abstención de alimento. Absorbidos en el Alma Universal y el trabajo relacionado con el Plan, no deseamos comer, porque el alimento espiritual nos nutre y sacia nuestra hambre. Los Yoguis, en los estados avanzados, secretan una gota desde su centro laríngeo superior. Esta gota se llama Soma en sánscrito. Esta gota de Soma nutre al cuerpo durante seis meses. Estas facilidades existen para aquellos que trabajan con el Plan. No se pueden reclamar sin más. Se ven cumplidas durante el proceso de realización de la Palabra.

La invocación regular de la Palabra primero causa la purificación del centro laríngeo, Visuddhi. El centro laríngeo purificado permite la purificación de los otros tres centros inferiores: el plexo solar, el centro sacro y centro de la base. En segundo lugar, la conciencia del hombre asciende al plano etérico, el plano de Luz dorada. Invocaciones, fórmulas y cantos, cuando son ejercitadas con la ciencia del Mantra, causarán la formación del cuerpo de Luz dentro del cuerpo de carne y hueso. La laringe secreta los fluidos saciantes del hambre llamados Soma; de este modo el hambre se ve desde una dimensión superior, distinta a la que el

hombre mundano moderno conoce. Después viene el estado de comer por los demás. Por supuesto todo este proceso, por el momento, se ha presentado de forma muy simplificada. Tiene muchos más detalles.\*

\*Para más detalles se recomienda los libros del compilador: "Mantrams: su trascendencia y práctica" y "Sonido: la clave y su aplicación" se recomiendan.



C.W. Leadbeater: Chakra de la garganta

# ASHRAM Instrucciones para entrar

# APLICACIÓN DEL SONIDO "A" (COMO LA A DE ASHRAM) (2)



Otro término para "A" es ELLO. "A", AQUELLO y ELLO son los términos usados en el Veda para la VERDAD. La VERDAD no es ni masculina ni femenina. Es la fuente de ambas. Por tanto, en el Veda nunca se habla del Omnipotente como de "él" o "ella". El "Uno Omnipotente" se designa como AQUELLO, ELLO, LA VERDAD o "A".

De un aspirante se requiere que recuerde AQUELLO en todos los entornos sin falta. Y cuando alguien se mira a sí mismo, debería también recordarse a sí mismo como AQUELLO. Esta es la práctica fundamental. Un aspirante tiene que ver gradualmente AQUELLO como sí mismo, AQUELLO como su mujer y Aquello como sus hijos, etc. AQUELLO existe también como enemigo. Deberíamos ser capaces de ver AQUELLO en cualquier cosa y en todo. Debe intentarse esta práctica a fin de que Aquello aparezca en primer lugar, y la cualidad y la forma aparezcan como su precipitación.

Cuando se ha llevado a cabo esta práctica, el sonido "A" (de Ashram) se ha cumplimentado. Existen muchos relatos populares relacionados con esta práctica. En este contexto narraremos uno de ellos.

#### SABIDURÍA PRÁCTICA

La vista en la cima de la montaña está escondida por las nubes.

Sin embargo, se puede alcanzar.

Las nubes son obstáculos aparentes, pero no lo son para aquellos que caminan el sendero hacia la cima.

#### SOBRE LA DOCTRINA SECRETA

#### LA VERDAD DEL ESOTERISMO



La verdadera deidad ideal, el Dios uno viviente en la naturaleza, nunca puede sufrir con la veneración del hombre a las deidades imaginarias creadas por los hombres y arrojadas sobre la deidad original por las manos astutas de los sacerdotes ávidos de poder y dominación. Solamente existe una deidad universal, que al final derrocará a todas las demás deidades artificiales, ya que la verdad prevalece y habrá durado mucho más allá de la ignorante e inmadura humanidad en la infancia. El Dios de la Ley Inmutable reemplazará finalmente al pobre Dios de la Caridad. El Dios de la Justicia y justa retribución reemplazará finalmente al Dios de la Indulgencia, el cual es simplemente un incentivo para hacer un mal y para repetirlo.

El mayor crimen que nunca se haya perpetrado sobre la humanidad se cometió en ese día en el que el primer sacerdote del planeta inventó la primera oración con un objetivo egoísta en mente. Las oraciones llevadas a cabo para bendecir al devoto y enviar derrota y muerte a miles de sus enemigos, que no son más que sus hermanos, no es más que un autoengaño.

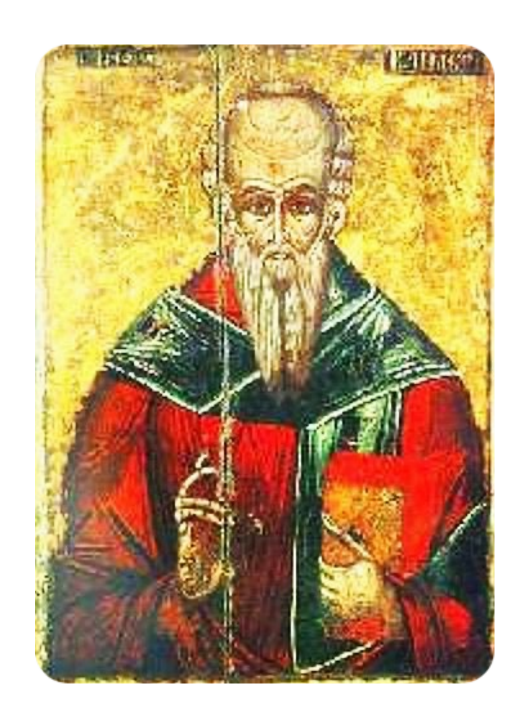
"La oración es una acción noble cuando es un sentimiento intenso, un deseo ardiente que sale del propio corazón para el bien de otros"; una verdadera oración está completamente desapegada de muchos objetos personales egoístas. Unas ansias por aquello que está más allá y es sagrado es natural siempre y cuando ese acto se haga para compartir la correspondiente dicha con los demás. Sócrates dijo: "nuestras oraciones deberían ser para bendecir a todos en general, ya que los dioses saben mejor lo que es bueno para nosotros".

Oraciones oficiales para el beneficio de un individuo, sin importar las pérdidas a los demás son los crímenes más innobles a parte de ser impertinentes, arrogantes y supersticiosos. Cobrar una cuota por las

oraciones no es más que añadir una cereza encima de un helado venenoso.

Moisés había iniciado a setenta ancianos en las verdades ocultas, y por lo tanto los escritores del Antiguo Testamento quedan justificados hasta cierto punto. Aquellos que escribieron el Nuevo Testamento no lo lograron. Desfiguraron la gran figura central de Cristo con sus dogmas y han dirigido a la gente desde entonces a millones de errores y a los crímenes más oscuros. Todo se hace en su sagrado nombre. Excepto por Pablo y Clemente de Alejandría, que habían sido ambos iniciados en los misterios, ninguno de los padres sabía mucho de la Verdad. Eran en su mayoría gente ignorante y sin educación. Fueron muy dolorosamente ignorantes hasta que el nombre de Galileo apareció en la pantalla. El Papa Urbano VIIIº negó el conocimiento del sistema heliocéntrico y procedió a perseguir al científico Galileo. Esta ignorancia prevalece hasta la fecha en la mayoría de los establecimientos religiosos que propagan un nombre y una forma de Dios, negando la deidad universal que preside sobre las leyes de la naturaleza.

Los errores garrafales han sido engendrados a través de los siglos por los llamados padres, cardenales y papas porque las verdades vitales nunca fueron enseñadas ni aprendidas por ninguno de estos sacerdotes que aseguran ser los portadores de la verdad y los portadores de la antorcha. Solamente unos pocos seleccionados saben que los dos grandes nombres del judaísmo, a saber, Jehovah y Elohim, representan valores numéricos del diámetro y la circunferencia. Son índices numéricos de relaciones geométricas. Así también son los nombres de Caín y otros villanos del Antiguo Testamento. Uno sentiría gran alivio al darse cuenta del hecho de que la sabiduría asiática proclama su esoterismo abiertamente. No hay secretos que esconder. Tanto como el hombre more en sí mismo, las revelaciones ocurrirán. Mientras el hombre tienda hacia fuera, las cosas permanecerán siendo secretas y esotéricas. La verdad del esoterismo es morar dentro, cavar dentro y encontrar los tesoros y las claves de la sabiduría.



Clemente de Alejandría (c. 150 - c. 215)

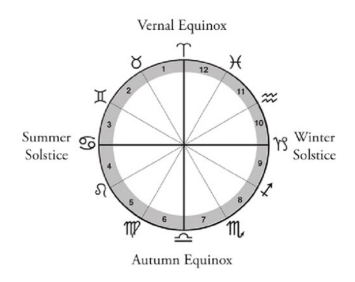
# SATURNO El Sendero de Narayana

# EL SENDERO ASCENDENTE Y DESCENDENTE DE LAS AGUAS (2)



Antiguamente, el agua de lluvia era considerada como el agua más pura de todas, pero desde que hemos aprendido a contaminar nuestra atmósfera, esa agua ya no es potable. Ahora tenemos una capa de contaminación alrededor del planeta creada por nuestras industrias y por eso no podemos beber el agua de lluvia directamente. Sin embargo, el agua salada es llevada hacia arriba y vuelve de nuevo como agua potable. En ese período particular de tiempo los ríos fluyen mejor y hay más suministro de agua. Si bien el 70% del planeta está cubierto por aguas de océano, éstas no son útiles para el consumo humano. Del mismo modo, si bien el hombre es el punto óptimo del trabajo de la creación, el Hijo de Dios es el deleite de todos.

Hay diferentes modos de considerar el zodíaco. Desde el grado 0 de Aries a Escorpio es el descenso del espíritu a la materia. Desde Escorpio al grado 30 de Aries es volver al espíritu. Hay también otra manera de contar que comienza desde Capricornio hasta Cáncer y desde Cáncer hasta Capricornio. Capricornio es la mañana y Cáncer es la tarde; Aries es el mediodía y Libra es la medianoche. Estos son los 4 puntos cardinales o la cruz cardinal.



# DISCIPULADO LAS CUALIDADES DE UNA MENTE SANA (De las Leyes sobre Relaciones Correctas)



## **EL GLAMUR Y LA ILUSIÓN (6)**

El hombre común sobrestima sus poderes mentales. Se caracteriza por ilusiones pronunciadas y desarrolladas, por actitudes emocionales, prejuiciosas, críticas y separativas y por argumentos engañosos. Su horizonte es limitado, su visión es miope, su mente es pequeña, no inclusiva, insuficiente y subdesarrollada. La Ilusión es el modo por el cual su comprensión limitada y mente inexperta interpretan la verdad. Estas ilusiones entonces se convierten en la verdad, controlan su punto de vista y crean una barrera entre él y la realidad. La cura es un conocimiento más amplio y entrenamiento mental que resulten en discriminación, pensamiento claro, percepción adecuada y valores correctos. Esto libera de la ilusión, de la receptividad negativa, de la arrogancia, de la separatividad y del control emocional.

El hombre, un ser espiritual, está inmerso en un cuerpo físico. Este cuerpo está tan cercano a nosotros que nos engaña poderosamente, y aquí se encuentra otra causa de la ilusión. No nos identificamos con la naturaleza espiritual, sus cualidades y objetivos, sino que interpretamos la vida en términos de la experiencia física, emocional y mental. Liberándose uno de la identificación con el cuerpo e identificándose uno con el alma, nos liberará de ese reino de ilusion. El mundo físico no es toda la realidad. Se trata de vivir más en el mundo de las realidades espirituales; es un mundo más verdadero y satisfactorio. Cuando, inquietos e infelices, sintiendo que algo no está bien, hayamos cultivado la visión verdadera, entonces disminuiremos la experiencia de glamur, de ilusión y del poder de la naturaleza de la forma.

Un Discípulo

#### FL MAFSTRO

# 70. CHAKRARAJAMANAHATODBHAVAM — EL QUE SE EXPRESA A TRAVÉS DEL REY DE LOS CHAKRAS, LLAMADO CHAKRA ANAHATA



El chakra Anahata se considera el estado más ideal para que el ser se establezca y more. Todos los Upanishads y las escrituras sagradas recomiendan el establecimiento en el Anahata, donde hay la contemplación de la Seidad. El Anahata está situado en el centro y por ello se considera el centro yóguico. Todos los Yoguis prefieren residir allí. Hay tres centros por encima del Anahata y tres centros por debajo del Anahata que cualquier estudiante preliminar de Yoga conoce. El centro de la cabeza es el centro de la Voluntad. El centro más allá de la cabeza tiene relación con recibir el plan de trabajo desde los Círculos Superiores. El centro relativo a la garganta permite ejecutar el plan con la ayuda del sonido y también con la ayuda de la mente, los sentidos y el cuerpo. Una vez realizado el trabajo, uno necesita volver a casa y estar alegre contemplando en lo Divino. El centro del corazón representa este centro alegre de Seidad. Es equidistante de los centros superiores e inferiores. Un estudiante no se encuentra ni demasiado arriba ni demasiado abajo si se establece en el corazón. El corazón no es un lugar para el trabajo. Es un lugar para la Seidad. Uno puede traer la mente al corazón y elaborar acciones de amor. Cuando los trabajos se han realizado, uno se puede retirar a las cámaras más profundas del corazón. Es como volver a casa después del trabajo. Es el lugar de descanso, el lugar de contemplación en la Super-Alma y también el lugar desde donde uno puede impregnar a través del amor del corazón.

Los centros que están por debajo del diafragma son los centros relativos al cuerpo y la mente. Es como un vehículo al que a uno se le ha recomendado subir y llevar a cabo el trabajo; cuando ya se ha hecho el trabajo, el cuerpo y la mente pueden ser restituidos y uno puede regocijarse integrándose con lo Divino en las cámaras más profundas del corazón. Permaneciendo en el corazón, uno puede recibir con facilidad el plan de trabajo y llevarlo a cabo sin dejarse llevar excesivamente por el acto de hacer. Cada uno de nosotros es un ser. Periódicamente entramos en el hacer. Cuando los actos ya se han realizado, uno regresa al Ser.

Por varias razones, los Upanishads, los textos del Yoga y el Bhagavad Guita ensalzan el chakra Anahata. Es el lugar último de bienaventuranza en el que uno puede establecerse. También es el verdadero aposento del alma. Krishna el Señor dice en el Bhagavad Guita: "Oh Arjuna, Yo Estoy sentado en el corazón de todos los seres. Sintoniza tu mente hacia Mí en el corazón y experimenta la bienaventuranza de la Seidad".

A todo estudiante se le recomienda intensamente encontrar a su Maestro de sabiduría en las cámaras más profundas de su corazón y contemplar en la presencia del Maestro.

Si un discípulo espera en el corazón para recibir al Maestro, tiene una buena oportunidad de recibir al Maestro y experimentar la bienaventuranza de su presencia.

En el corazón no estás ni con los tres mundos materiales ni en los reinos absolutos del Espíritu. El Espíritu y la Materia se encuentran en el corazón y, por lo tanto, esperar al Maestro en el corazón permitirá experimentar lo Divino y traducir el trabajo de lo Divino en la tierra. Este es el importante trabajo inaugurado por Krishna el Señor a través de Maitreya, el Maestro del Mundo: manifestar el Reino de Dios en la Tierra.

Muy temprano por la mañana recuerdo las sandalias sagradas del Maestro en la cámara interna de mi corazón.



C.W. Leadbeater: El Chakra del corazón

#### FL SONIDO

#### **EL SONIDO SUBJETIVO Y OBJETIVO (2)**



El sonido, tal como nosotros lo entendemos ahora, es la alteración del silencio. Siempre que se altera el silencio, tenemos el sonido. Pero hay también un sonido más allá del silencio. El sonido existe por encima y por debajo del silencio. El silencio es la puerta de paso para que el sonido se manifieste, del mismo modo que el cielo es la puerta de paso para que el sonido ponga de manifiesto la Creación. Al sonido que está más allá del silencio se le denomina la "Voz del Silencio".

Lo que nosotros conocemos como akasha o éter es la pantalla sobre la que se manifiesta la Creación a través del sonido. El silencio es el estado neutro del sonido y hay un sonido esotérico que está más allá del silencio. El triángulo del sonido es como sigue:

El Silencio es el punto neutro, el sonido subjetivo es el sonido que existe eternamente y el sonido objetivo es un sonido que nosotros conocemos. El sonido objetivo no es sino la alteración del silencio. Cada vez que alteramos el silencio se produce el sonido. Ese es el sonido a que estamos acostumbrados, que es lo que se llama el sonido negativo. El sonido subjetivo que está más allá del silencio es lo que se llama el sonido positivo. Nosotros sólo conocemos el sonido negativo, pero una persona que haya alcanzado su pleno desarrollo espiritual sabe lo que es el sonido positivo.

Cada vez que habla una persona que ha alcanzado su pleno desarrollo espiritual, hace descender sonidos desde los planos superiores y no desde los inferiores. El sonido positivo está en relación con los planos superiores. Esto es lo que se llama el Triángulo Superior, que contiene el sonido proveniente del Centro Coronario, del Centro Ajna y del Centro del Corazón.

# HOJAS DEL ASHRAM



La Rueda de la Verdad no manifestada se mueve en el Espacio en 12 niveles.

Es indestructible, no decae y no se detiene.

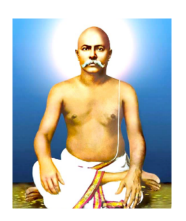
En esta Eterna Rueda los 720 Hijos del Fuego existen en pares.

# SABIDURÍA PRÁCTICA

Todo se nos da ¡Nada ni nadie es nuestro!

## MANTRAMS MÍSTICOS

#### **HIGHER BRIDGE BEGINNING (3)**



En la práctica, cuando el estudiante invoca la presencia del Maestro por medio del Mantra y se propone mentalmente la idea y la imagen del Maestro, comienza este proceso. Este proceso empieza en la mente del discípulo con la actividad del MAESTRO en forma de bendición. Uno no ha de concentrar su mente en el Maestro o en el Mantra, ni tampoco repetir el Mantra con esfuerzo muchas veces, pues el esfuerzo hace que el hombre viva en la mente y cuanto mayor es el esfuerzo, más se queda uno atollado en la mente.

Proponte al MAESTRO en tu mente y entrégasela a ÉL sin esfuerzo. Deja que tu mente vaya adonde quiera ir, pero obsérvala pasivamente, pues, de este modo, la mente que observa aprende a separarse de la mente que vagabundea. Entonces, la CONSCIENCIA DEL MAESTRO llenará la mente que observa, como el revisor que se baja del tren para ponerlo de nuevo en marcha y vuelve otra vez a subirse en él cuando ya se ha puesto en movimiento. Así, finalmente la mente inferior se disuelve en la mente que observa. De esta manera también, la CONSCIENCIA DEL MAESTRO empieza a construir el PUENTE SUPERIOR en el discípulo.

#### **FUFGO**

#### **EXPLICACIÓN DETALLADA (11)**

VI. OFRENDAS A LOS DEVAS CÓSMICOS (5)

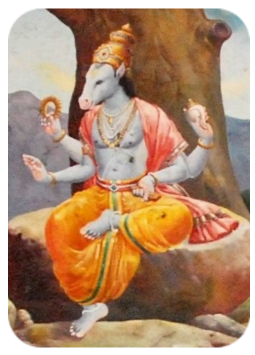


OM KSHROUM, SRIM, KSHROUM NARASIMHAYA SWÁHÁ Ofrenda al Señor de LEO, NARASIMHA.

NARASIMHA es el Señor que destruye el orgullo. Se complace en la humildad, la mansedumbre, la sencillez y la obediencia a la Ley. Permite trascender fácilmente del Plexo solar al centro del Corazón. Concede la admisión a la Columna de consciencia, Sushumna. Existe en Sushumna.

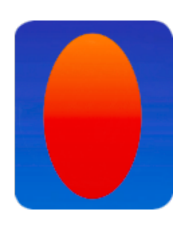
OM SRÍM, HASOUM, SRIM, HAYAGRIVAYA SWÁHÁ Ofrenda al Señor Cósmico del Conocimiento absoluto; es decir: LA SABIDURÍA CÓSMICA.

HAYAGRIVA es el Señor de la SABIDURÍA CÓSMICA. Concede ese conocimiento cuando se lo adora. Existe desde el Sahásrara al Visuddhi. Se complace en la actitud de devoción para estudiar la Sabiduría.



### RUDRA EL SEÑOR DE LA VOLUNTAD Y LA VIBRACIÓN CÓSMICA

# ALGUNAS DIMENSIONES SOBRE RUDRA 21 -AGRIYAYA



Agriyaya significa 'el principal', 'el mayor', 'el primogénito' (Pradhamaya). Rudra el Señor emergió como el primero en todos los niveles. En el plano supracósmico surgió como Agni. En el plano cósmico surgió como Rudra. En el plano solar surgió como Maruth (la vibración del viento). En el plano planetario surgió como el rayo solar. Él emerge primero y dirige a todos los devas en el sendero involutivo. En el sendero evolutivo es también el que guía a los mundos al Pralaya (disolución de la Creación).

#### SANAT KUMARA

#### **EL MAESTRO, EL ANCLA (2)**



Un Maestro de sabiduría imparte silencio, el discurso correcto, el pensamiento correcto y la acción correcta. A aquéllos que están alineados con su pensamiento, palabra y acción, les da más instrumentos como el color, el sonido y el símbolo. Inicialmente, el maestro funciona como Saturno, trabajando las limitaciones del estudiante. Después, a medida que el estudiante adquiere el ritmo y conduce su vida como un ritual, le da el toque jupiteriano para la expansión de consciencia a través de la práctica diaria. Bendecidos son los estudiantes que se preparan con la formación saturnina y se hacen elegibles para las herramientas ocultas de formación. Cuando esas herramientas se utilizan con reverencia, el Maestro da el toque de Júpiter. En las etapas iniciales, el estudiante no conocerá conscientemente las expansiones que se dan en él. Lo sabe retrospectivamente. De vez en cuando, también recibe el toque de Venus del Maestro. Entonces, de vez en cuando se siente cómodo en consciencia. El Maestro se asegura de que el estudiante se establezca en la consciencia. Cuando el estudiante piensa en establecerse en la consciencia de la personalidad, el Maestro no se lo permite. Establecerse en la consciencia del alma es de primordial importancia en lugar de establecerse en la consciencia de la personalidad. Las personalidades son inestables, el alma es estable. Por lo tanto, el Maestro enfatiza la comodidad de la consciencia del alma, pero no de la consciencia de la personalidad.

## DE LA PLUMA DEL MAESTRO PREGUNTAS Y RESPUESTAS

#### **CONSCIENCIA**



**Pregunta:** Querido Maestro ¿cuáles son los despliegues tangibles cuando uno trabaja con el séptimo rayo en el plano físico?

Respuesta: Querido amigo, este trabajo

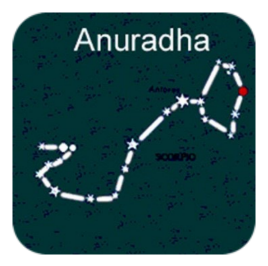
- Provoca el despliegue del ser desde el centro a la circunferencia de una manera gradual mediante la cual el Cristo o el Maestro en ti tiende a ser una realidad.
- Trae unos procesos evolutivos que transformarán la personalidad. Una personalidad transformada está en condiciones de recibir una mayor medida de luz, llamada iniciación.
- Te permite darte cuenta del sentido de relación con las personas, lugares, cosas y artículos que te rodean.
- Produce un reajuste de las energías positivas y negativas dentro de ti.
- Establece reglas básicas para una correcta relación con el otro género.
- Abre puertas para una nueva actividad que, hasta el momento, estaba dormida en ti.
- Construye un puente bastante bueno entre la mente y el alma.

# LA SABIDURÍA DE LOS NAKSHATRAS

**ESTRELLA 17: ANURADHA** 



Anuradha es conocida como la "constelación del éxito". Imaginad una enredadera de estrellas que se mueve hacia arriba al comienzo de Escorpio. A esta enredadera se la llama Anuradha. Anuradha tiene que ver con el amor, la devoción y la pasión que inspira y motiva toda acción. La compasión, la ternura, el romance y el deseo de dar y recibir afecto describen algunas cualidades de Anuradha.



Los nativos de Anuradha intentan tratar bien a los demás y esperan que los demás también los traten bien a ellos. Son sinceros en su palabra y mantienen la verdad. Se perturban cuando otros pronuncian mentiras. Mantienen a los demás en sus exigencias elevadas y esperan que cumplan tanto como lo hacen ellos. Normalmente se decepcionan porque establecen patrones de actuación exigentes. Son leales en su trabajo y, a menudo, son buenos

profesionales. Están comprometidos a trabajar; el éxito está garantizado cuando se relacionan con cualquier trabajo. Por este motivo, a Anuradha se la llama la constelación de éxito.

Su discurso sincero puede convertirse en un arma contundente y herir a otros. Aunque la compasión es su naturaleza, sus palabras hirientes crean discordia aquí y allá.

Los nativos de Anuradha son buenos ritualistas, adoradores y pueden ser buenos masones. Admiran el ritmo, el ritual, y por lo general permanecen en un estado de reflexión cuando mantienen un ritmo.

Anuradha significa Aniruddha, la cuarta dimensión de la deidad cósmica, considerada práctica e invencible. La cuarta dimensión de la deidad se

asienta en la mente, mientras que las otras tres dimensiones se posicionan en buddhi, atma (alma) y paramatma (super-alma). Aunque a Anuradha está conscientemente posicionada en la mente, a los nativos de Anuradha se les considera particularmente adecuados para manifestar el trabajo de los planos superiores a los planos inferiores. Son anclas que anclan el trabajo en la Tierra. Los nativos leoninos, así como también los a cuarianos, en cuentran su manifestación mediante Anuradha, dice un Maestro de sabiduría.

Anuradha se encuentra en la parte inicial del signo solar de Escorpio y representa la cabeza de un escorpión. A pesar de que un escorpión puede ser malicioso, no lo es en Anuradha, ya



que el veneno del escorpión se encuentra en su cola y no en su cabeza. En una serpiente el veneno está en la cabeza, en un escorpión el veneno está en su cola (generalmente se cree que en el hombre ese veneno se extiende desde la cabeza a la cola). Las personas harían bien en no estimular (irritar) a un escorpión porque, si lo hacen, les picará.

La deidad cósmica para Anuradha es Mitra, cuyo representante en el planeta es Maitreya el Señor. Los nativos de Anuradha están regidos por la virtud de la amistad. Mediante sus prácticas devocionales y ritualistas, obtienen la cooperación de Mitra, y tienden a ser un buen amigo, un amigo que nunca falla. Su amistad les permite construir puentes entre diferentes personas, diferentes grupos e, incluso, diferentes naciones. Sus palabras inspiran a otros hacia la acción. La deidad cósmica Mitra es conocida por construir puentes entre el cielo y la tierra. Así como Indra y Agni forman un equipo en la constelación de Visakha, Mitra y Varuna forman un equipo en la constelación de Anuradha para establecer el orden en la sociedad. Los nativos de Anuradha harían bien en relacionarse con esta deidad cósmica.

Hanuman es el señor de esta constelación. Tiene toda la invencibilidad, la virtud, el conocimiento, la amabilidad, la simplicidad, el ritualismo y la devoción. La adoración a Hanuman es también propicia para los nativos de Anuradha.

Puesto que Saturno es el regente, los nativos de Anuradha comienzan su vida con el karma de Saturno. Tienen mucha presión familiar y social. Tienen deberes pesados y responsabilidades que han de cargar sobre sus espaldas. Tienen que demostrar un buen autogobierno en todo momento. Sus primeros diecinueve años están llenos de trabajo duro, paciencia, perseverancia y decepciones. El éxito sigue a partir de entonces, con Mercurio asumiendo el control. La regencia de Saturno habla también de cuidar a la gente mayor y cuidar las obras de los difuntos.

Saturno es el regente de Anuradha y Marte es el regente de Escorpio. Esta combinación Saturno-Marte trae muchas dificultades hasta que los nativos de Anuradha cultivan en sí mismos las cualidades de la paciencia, la tolerancia y el silencio. Saturno es una energía inerte, de movimiento lento, pasivo y pesimista, mientras que Marte es una energía dinámica, de movimiento rápido, activa y optimista. Equilibrar las dos en uno mismo a través de la paciencia y de la tolerancia saca lo mejor de Anuradha, que le permitirá a uno utilizar adecuadamente ese talento de doble filo para superar las situaciones. La mortal combinación Saturno-Marte tiende a ser una bendición cuando el nativo cultiva la disciplina, la paciencia y la tolerancia necesarias a través de una devoción ardiente, el ritual y la adoración.

Saturno en Anuradha otorga una capacidad reguladora y Marte una penetrante habilidad. Esta combinación permite a los nativos de Anuradha ser buenos gobernantes de sí mismos y de los demás. Anuradha representa también un paraguas. Muchos pueden cobijarse bajo los nativos de Anuradha. Brindan "paraguas" (cobijo) como una protección. Permiten también el paso de un estado de consciencia a otro mediante la enredadera que se mueve hacia arriba.

Con Mitra y Varuna como deidades cósmicas, y a Hanuman como el Señor, cuando Anuradha equlibra Saturno-Marte mediante la adoración, el ritual y las plegarias, el nativo de Anuradha tiende a recibir la gracia de Dios. El nativo de Anuradha haría bien en recordar constantemente "Por la gracia de Dios me realizo y en Dios vivo, me muevo y tengo mi ser."

El Kundalini Yoga es el más adecuado para Anuradha; el nativo finalmente encuentra este Yoga a través de años de plegarias, adoración y ritual.



El símbolo de Anuradha es un loto que se despliega, lo cual representa la habilidad y determinación de florecer en medio de las grandes dificultades de la vida. El poder de los nativos de Anuradha se encuentra en su adoración. Mientras

que un significado de Anuradha es Aniruddha, otro significado es un "destello de luz". La cintura y las partes inferiores del abdomen se relacionan con Anuradha. Su número regente es el 8, su gema es el zafiro azul, su color es el rojo oscuro, el pájaro es el ruiseñor, el animal es la cierva y el árbol es el vakula (la cereza española).

Los nativos de Anuradha están dotados de una cara atractiva, ojos brillantes, así como de miradas tiernas y suaves. El encanto de Escorpio prevalece sobre las constelaciones de Visakha, Anuradha y Jyesta.

Los nativos de Anuradha podrían sufrir de resfriados, tos, dolor de garganta y estreñimiento. Se les recomienda cuidar sus ritmos de comidas y su ropa en diferentes estaciones para aislarlos de la mala salud.

Anuradha se apareja con Visakha, la constelación anterior, al igual que Purva Phalguni y Uttara Phalguni, Purvashada y Uttarashada y Purva Bhadra y Uttara Bhadra.

Una característica especial de Anuradha es que los nativos son exploradores. Intentan hacer de puente entre fuerzas desagradables. Son buenos comunicadores entre lo superior y lo inferior. Son abiertos y tienen la discriminación para hacer de puente con cautela de las diferentes energías. No dependen de la lógica y de la razón, sino que siguen su intuición. Están obsesionados con los números y son buenos con la

numerología. Poseen una inclinación natural para explorar las ciencias ocultas. Si su orientación es hacia el ocultismo, su poder proviene de la adoración. Reciben la gracia a través de tal adoración. Son muy sensibles y delicados, y se lastiman muy fácilmente, aunque, aparentemente, presentan una fachada resistente.

Anuradha es una enredadera de flores. En yoga, la enredadera es vista como una serpiente. El poder serpentino de Anuradha ha de ser domesticado, entrenado y puesto en una actividad constructiva. De lo contrario, la combinación Saturno-Marte podría hacer de los nativos de Anuradha criminales nocturnos, gánsteres, forajidos y jugadores. Los mejores detectives y la mejor policía secreta emergen también de esta constelación. Cuando se les alimenta adecuadamente, la energía lleva a los nativos de Anuradha a la sabiduría sublime, a templos secretos y cuevas. De hecho, Anuradha puede elevarse como un águila o encorvarse como una serpiente viciosa subterránea. Todas las historias de las águilas y serpientes en las escrituras del mundo se relacionan con Escorpio y especialmente con Anuradha, que es el tema central de Escorpio.

# URANO El Alquimista de la Nueva Era

## **INTRODUCCIÓN A URANO (2)**



El Maestro C.V.V., un alma elevada del ashram del Maestro Júpiter, dijo haber dirigido las energías de Varuna vía la Jerarquía Planetaria de Sirio, Urano, Júpiter y Saturno, y haber reunido el antiguo Yoga a través del principio de Varuna (Urano) para acelerar el proceso yóguico. El proceso yóguico es un proceso de transformación dirigido al hombre mundano para transformarlo en un hijo de Dios que realizará, en sí mismo y a su alrededor, el reino de Dios. La ciencia del Yoga es tan antigua como la creación y, de vez en cuando, se adapta de acuerdo al cambio de los tiempos. Al principio se dice que el Yoga fue dado por el Señor del Tiempo, después por Patanjali y, más tarde, por Krishna el Señor. Cada uno de los Maestros simplificó la ciencia de acuerdo a cada época para adaptarla a las condiciones del momento y permitir así que aquellos que desean su propia transformación puedan adentrarse en esta ciencia.

El Maestro C.V.V. añadió la dimensión de ganar tiempo y espacio, mientras ya introduce a la humanidad en ciertas orientaciones preliminares sobre Urano. Esta vida de grupo se dedica, por lo tanto, a familiarizar a los estudiantes del Yoga con el funcionamiento del principio de Urano.

Varuna es el Señor Cósmico, mientras que Urano es un cuerpo planetario. Según el contexto, estos dos términos aparecen intercambiados. Se pide al lector un esfuerzo en su comprensión.

Ya que nos encontramos aquí para celebrar el propósito del May Call, donde intentaremos invocar las energías del Maestro Acuariano, debemos tratar también de ciertos aspectos de Urano, el planeta regente de Acuario.

# MAESTRO E.K. - VISHNU SAHASRANAMA **PRÓLOGO (2)**



Similarmente, el morador interno de toda unidad de existencia es reconocido, comprendido y venerado como Vasudeva. La existencia del Señor como todo es Vishnu, mientras que la existencia del Señor en todo es Vasudeva. Un aspirante que domine la experiencia del Señor como un todo en la Creación se transforma en un iniciado para quien el paso siguiente es el reconocimiento del Señor en todo. Cuando logra dar el primer paso, se dice que ha hecho Vishnupasana (meditación de Vishnu); cuando logra dar el segundo paso, se dice que ha llevado a cabo exitosamente la Vasudevopasana (meditación de Vasudeva).

En el segundo paso, el hombre medita cada situación dada como la interacción de la fuerza externa con la fuerza individual interna. A través del equilibrio de la fuerza, se escapa a su propio centro, descartando la personalidad. Con el primer paso, trasciende la ilusión de la materia, y, con el segundo paso, trasciende la ilusión de la fuerza, que son tanto negativa como positiva. Cuando alcanza así el tercer paso, él es el hombre convertido en Maestro – lo que significa que domina la materia y la fuerza. Maestría (dominio) no significa conquistar, controlar o someter como se entiende normalmente, sino que significa un equilibrio inteligente. En otras palabras, se le llama alineamiento de la materia y la fuerza con la conciencia dentro y fuera.

La escritura sagrada Bhagavata postula reiteradamente estos tres pasos de iniciación. No contiene propaganda religiosa, sino sólo una instrucción espiritual dada de una manera sencilla y directa.

Sutil como es, la inquieta mente intelectual que ansía complicaciones puede pasar por alto los fundamentos.

# PARACELSO Salud y Curación

# CURACIÓN MAGNÉTICA Y CURACIÓN POR RADIACIÓN



La curación ocultista implica básicamente dos tipos de curación. Una es la curación magnética. La otra es la curación por radiación. El trabajo de curación es en realidad el uso juicioso de la energía aplicada con amor y servicio.

En la curación magnética, el curador hace dos cosas. Invoca las energías de curación en él mismo y las transmite a los pacientes a través del centro correspondiente. Este curador extrae conscientemente la enfermedad por medio de la absorción de las fuerzas que están produciendo las enfermedades. Transmite esas fuerzas extraídas al fuego de la luz solar. Cuanto más invoque el curador magnético a las energías de curación, más podrá utilizarlas para curar las enfermedades. También debe tener cuidado de extraer la enfermedad cuando transmite la energía de curación. No es suficiente suministrar energía de curación. Debe extraer conscientemente las fuerzas responsables de las enfermedades. También se debe tener cuidado de que la enfermedad extraída sea distribuida en el calor de la luz del Sol. Si no lo hace, el curador podría atraer las fuerzas hacia él. Los curadores se enferman frecuentemente en su esfuerzo por curar a los demás. Esto se debe a que no saben cómo disolver las fuerzas de la enfermedad que ha sido extraída.

Las personas (curadores) usan agua, fuego y aire para disolver las fuerzas de las enfermedades. El mejor método que se ha encontrado es disolverlas en el fuego. Con este fin, los curadores encienden fuego y transmiten las fuerzas de la enfermedad extraída dentro de él. El fuego consume todo, y descarga al curador. Ese ritual del fuego puede ser realizado por los curadores diariamente o semanalmente, según la necesidad. Se considera que los domingos y los jueves son buenos para este propósito.

Algunos curadores queman alcanfor regularmente en el lugar de curación antes y después de curar. Esta es otra manera de quemar las fuerzas de la enfermedad que han sido extraídas. Algunos usan lámparas y miran la llama. Hay otros que queman madera de sándalo. Como éstas, hay muchas maneras de aislarse cuando se trabaja con curación. La práctica general es lavarse las manos cada vez que se atiende a un paciente. Esto lo practican generalmente los alópatas.

La curación magnética implica la conexión del Alma, el corazón, el cerebro y las manos. Después de esa conexión, el curador puede derramar la fuerza vital de curación sobre el paciente.

La curación por radiación implica la conexión del Alma, el cerebro, el corazón y la emanación aúrica. No se necesitan las manos para curar. El Alma se irradia hasta el paciente, muestra su poder y el Alma del paciente responde a través del aura del paciente. El poder de la radiación del curador decide la profundidad de la curación.

En cualquiera de los dos casos, la capacidad para contactar nuestra propia Alma es importante para el curador. Funcionar como Alma es la meta del curador. Este debe estar más en la conciencia del Alma que en la conciencia de la personalidad. Si el curador es un seguidor de un Maestro de Sabiduría, puede invocar la presencia del Maestro y recibir las energías de curación necesarias.

Cuando el curador decide trabajar así, puede elegir cualquiera de las dos maneras (por radiación o magnética). Generalmente, cuando el curador está más en la personalidad que en el Alma, se recomienda la curación magnética. Cuando es avanzado en su calidad, se recomienda la curación por radiación. El primer grupo de curadores maneja la energía pránica. El segundo grupo de curadores maneja la energía del Alma, que es muy superior a la energía pránica. Puede haber un estado muy avanzado de curación en el que el curador puede emplear con igual facilidad la energía del Alma o la fuerza vital pránica.

Cualquiera que sea la forma de curar, tiene su propia disciplina.

Dr. K. Parvathi Kumar

Extraído de: Paracelsus - Health and Healing

Sitio Web: www.paracelsus-center.ch

# DIMENSIONES DE LA SABIDURÍA ANTIGUA

Dr K. Parvathi Kumar. Enseñanza de la convivencia grupal. Parte 18. Junio 2018, Billerbeck, Alemania



Para conocer esto, las necesidades inmediatas de la vida son de gran importancia, y para entrar en el lado interno del hombre es fundamental que ofrezcamos nuestra ayuda a la vida circundante. Sin eso, no podrá ocurrir nada. Ahí es donde el Pranayama se vuelve importante. Mientras practicamos Pranayama, también tenemos que esculpir nuestra vida de tal manera que el mismo trabajo que hacemos ahora tenga el valor de beneficiar a los demás. Este cambio de actitud es muy importante. Sólo cuando ocurre este cambio, el esfuerzo para relacionarnos con el Pranayama tendrá éxito. De lo contrario, no lo tendrá.

Este Pranayama no es sino la aplicación de la mente sobre la respiración. Entonces, con la ayuda de la inhalación, llegas a un punto donde la inhalación toca el punto de la exhalación. A partir de entonces, se convierte en exhalación, y tú sales con ella. Cuando practicas esto regularmente, allí donde la inhalación se transforma en exhalación, percibirás la resonancia de la pulsación. Relacionarse con esta resonancia de la pulsación es muy importante. Es el primer paso del Pranayama.

Cuando haces dos o tres inhalaciones y exhalaciones, ya sientes la resonancia de la pulsación. De este modo, tu asociación con la respiración te permite permanecer adentro. Mientras la mente está con la pulsación, no se mueve en la objetividad. Cada vez que la mente se vaya a la objetividad, tienes que comenzar nuevamente con la respiración. Muévete conscientemente con la ayuda de la inhalación profundamente en tu ser, donde la inhalación se transforma en exhalación. Ahí es donde se puede percibir la pulsación. Puedes sentir la sensación relacionada con la pulsación.

La capacidad de tu mente para relacionarse con el principio pulsante ya es un buen paso, y nos damos cuenta de que este principio pulsante tiene una función doble. Es una función centrífuga y centrípeta. Quedarse con ella se vuelve importante. En la medida que permanezcas dentro de ella, Circular de Vaisakh

desarrollarás el hábito de permanecer dentro de tu ser. Cuando permaneces dentro de tu ser, el interior se convierte en un campo magnético-radioactivo en el que te gustaría estar siempre que haya una razón. El gusto por la pulsación permite que el estudiante cumpla rápidamente sus obligaciones en el mundo exterior y regrese para permanecer con la pulsación. Estar con la pulsación es la experiencia más entrañable.

Por eso se dice que un discípulo avanzado permanece sobre todo en la cueva del corazón, y sale solamente cuando la actividad externa es esencial. Cuando hay una actividad externa, sales y realizas tu trabajo, y regresas nuevamente y permaneces en tu interior. Esta permanencia en el interior cuando no hay nada esencial que hacer en el mundo exterior permite cerrar la excesiva actividad de Libra. El signo solar de Libra tiene la tendencia a crear pasión, tiene la tendencia a la ilusión, lo que llamamos maya o ignorancia o la caída del hombre. La caída es segura cuando uno persigue los deseos, y siempre puede evitarse cuando seguimos lo que tenemos que hacer en lugar de hacer lo que deseamos. En la Creación no hay lugar para el deseo, y todos aquellos que están en el deseo están con la correspondiente pasión e ilusión, y permanecen desconectados de su hombre interior y nunca pueden entrar en él. mundo exterior tiene muchas atracciones a las que se sienten atraídos los sentidos. No necesitas todo lo que está disponible en el mundo exterior. Necesitas relacionarte con lo que hay que hacer y no buscar los objetos de los sentidos.

Este texto no ha sido revisado por el autor y puede contener errores.

# **SOBRE EL SERVICIO**



La actitud de servir transforma toda acción en servicio. Para esos seres, el servicio se convierte en un estilo de vida.

# HISTORIAS PARA JÓVENES

#### 5. LA FAMILIA



Se planeó la coronación del Príncipe Parikshit. El príncipe se preparó. Le preguntó a Krishna el Señor la razón por la cual las personas viven juntas y por qué necesitan un gobernante. Krishna el Señor habló sobre la verdadera naturaleza del hombre y del objetivo del desarrollo humano, de la necesidad de leyes y del papel de un gobernante. Luego explicó el deber de la familia.

Debido a que el hombre sólo puede experimentar su verdadera naturaleza como parte de la naturaleza, debe primero aprender que es parte de un todo en la comunidad humana. Necesita una educación y, para esta educación, el primer legislador, Manu, creó la institución llamada familia.

El matrimonio y vivir en pareja son para aprender, para aprender a vivir juntos como un grupo. Cuando alguien acepta ser el cabeza de una familia, asume la responsabilidad de educarse a sí mismo y a los miembros de su familia como grupo. Al hacerlo, forma a los miembros de acuerdo con su propia naturaleza. Asume el papel de un creador. La creación sale del Creador como su naturaleza. La familia se convierte en un grupo a través de la guía del cabeza de familia. Este tipo de formación de grupo se convierte en la base para una mejor coexistencia de la gente en las aldeas, los pueblos y las ciudades.

La organización de cada comunidad está orientada a la imagen de la familia. Aldeas, pueblos, ciudades y grandes ciudades forman juntos un grupo mayor, un estado, una nación. Los seres individuales trabajan juntos en estas unidades como las extremidades en un cuerpo. Esta acción de la gente se llama buena voluntad. Cuando el hombre actúa de esta manera, se sitúa en el plan divino y puede experimentar su naturaleza individual como una expresión de la comunidad entera, el Señor omnipresente.

Continuará.

Resumen de: Ekkirala Krishnamacharya, Man Sacrifice (El Sacrificio del Hombre). Capítulo 19.



Parikshit y Kali

#### UNA VENTANA Al SERVICIO MUNDIAL

#### **NOTICIAS Y ACTIVIDADES**

(LAS APORTACIONES SON BIENVENIDAS)



#### **ALEMANIA**

Nombre del Grupo: World Teacher Trust e.V. / Edition Kulapati

Contacto: Doris and Günter Zwirner

Dirección: Hoffmann-von-Fallersleben-Weg 19, D- 48165 Münster-Hiltrup

Teléfono: + 49 25019786186 wtt@kulapati.de www.kulapati.de

#### **Actividades**

En el calendario védico, el año astronómico de 2019 se llamó "Vicari", lo que significa que es un año de cambios. Por un lado, el cambio en la naturaleza es una constante, pero por otro lado en el año pasado sucedieron cambios importantes en todas las áreas. Se nos ha pedido aclarar ambigüedades y cosas no esenciales. La sabiduría es resolver conflictos, buscando áreas en las que estemos de acuerdo. Esto requiere el sacrificio de ciertos puntos de vista personales y una gran adaptación en bien del desarrollo general.

Con sus muchos miembros y amigos, la World Teacher Trust representa una organización activa y con una red mundial. Gracias a sus muchas habilidades y talentos, muchas cosas se pueden lograr a diferentes niveles, y se pueden establecer y consolidar contactos con miembros de la WTT de otros países. Muchas culturas y creencias se reúnen en la World Teacher Trust.

Los tres pilares principales de la WTT incluyen meditación, estudio y servicio, y todos los miembros y amigos de la WTT de Alemania tratan de organizar y vivir su vida cotidiana de acuerdo con ellos.

La WTT de Alemania es una organización sin fines de lucro que trabaja a través de las fronteras y suministra ayuda especialmente en los lugares donde la pobreza es muy grande. En enero de 2019, por ejemplo, algunos miembros de la WTT de Alemania visitaron a su propia costa la WTT India de Visakhapatnam, principalmente la escuela Balabhanu y pequeñas escuelas Mithila en áreas pobres, donde los niños reciben ropas

escolares, alimento y materiales de aprendizaje. Estas escuelas se sostienen con donaciones de la WTT de Alemania.

La WTT de Alemania, con sus diversos grupos, está muy activa y organiza talleres y seminarios en grupos pequeños, los cuales sirven al bien común y contribuyen a la expansión de la conciencia. Todos sus miembros y las personas que se sienten conectadas con la WTT trabajan sobre una base voluntaria y apoyan al espíritu de la WTT a través de su servicio y compromiso. Muchos miembros están especialmente activos en el área de la enseñanza y la curación, porque una no excluye a la otra. Se enseña sabiduría védica antigua, astrología, métodos alternativos de curación, el conocimiento de hierbas medicinales o de los diferentes cuerpos densos y sutiles. Es un amplio rango de ofertas que se transmiten oralmente y en forma escrita.

Algunos miembros de Alemania y Dinamarca que se sienten conectados con la WTT organizan todos los años encuentros de fin de semana -abiertos a invitados- en ocasión de los dos equinoccios anuales, en marzo y septiembre. A estos encuentros están invitados Estas reuniones de un grupo pequeño, que con el tiempo se han convertido en un punto focal energético constructivo de síntesis, han sido organizadas por ellos en una base voluntaria y con mucho compromiso y amor.

Particularmente el cuidado y asistencia para la integración de inmigrantes y refugiados, incluyendo el registro de niños en jardines de infantes, ocupa gran parte de los grupos individuales.

También se provee desinteresadamente trabajo en hospicios y ayuda activa en la vecindad.

Las celebraciones del May Call de este año fueron organizadas por la hermandad de la WTT-California en el Monte Shasta en Mc Cloud/USA. Antes de ese evento, se realizó un seminario en Miami/Florida del 17-19 de Mayo de 2019. Esto fue seguido por una gira por lugares de interés especial en EEUU, desde el 21 - 27 de Mayo de 2019.

El seminario del 110°May Call Day, con más de 300 participantes de todo el mundo, transcurrió desde el 28 de Mayo al 1° de Junio de 2019, al que asistieron numerosos miembros de la WTT Alemania por su propia cuenta.

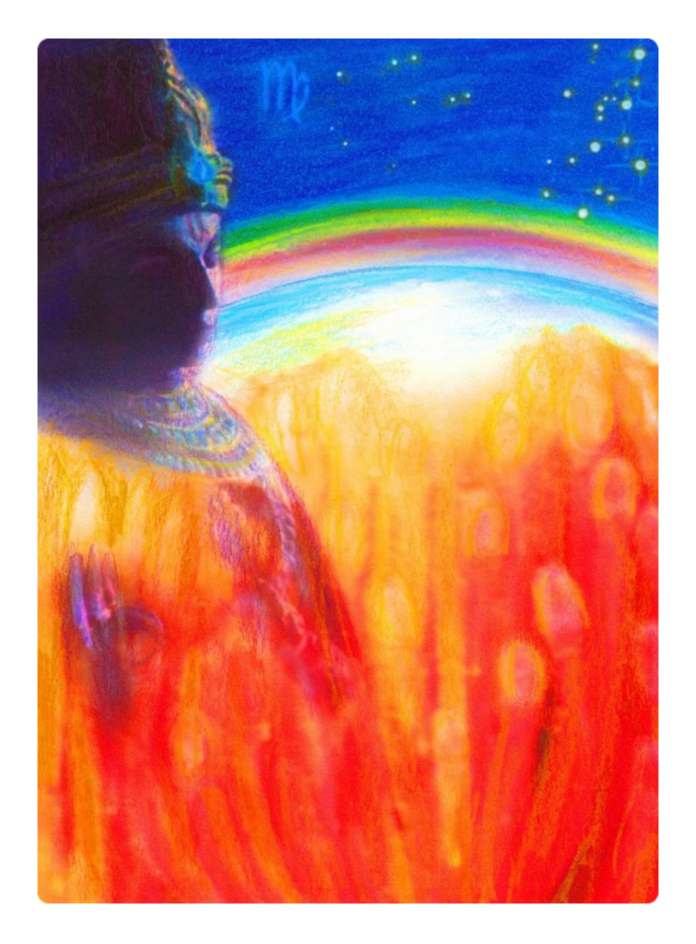
#### IMAGEN DEL MES

#### VIRGO – LA BENDICIÓN DE LA MADRE



La Madre del Mundo puede darnos la experiencia del séptimo plano de existencia. Se lo llama el plano Mahaparanirvánico, el séptimo plano, la radiante Luz del Universo. Esto también es verdad respecto al Segundo Logos. Este es el origen desde el cual nacen periódicamente los Hijos de Dios por la gracia de la Madre, llamada también la Virgen. Por eso el otro nombre de los Hijos de Dios es "Hijos de la Virgen". Todo Hijo de Dios es un producto de la virginidad. Si aspiramos convertirnos en un discípulo aceptado, es absolutamente necesario que aspiremos esta pureza, de modo que la gracia de la Madre se derrame para elevar al hombre a Su estado de pureza y de existencia.

Dr K. Parvathi Kumar: Luna Nueva de Virgo, 2002.



## RESEÑA DE LIBROS

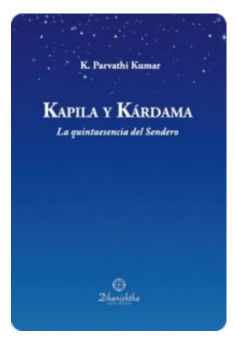


#### TU REGALO DE CUMPLEAÑOS

El Sol proporciona de manera diferente la influencia de los doce signos zodiacales a aquellos que han nacido durante los doce meses del año. Cada uno de los signos zodiacales otorga su toque característico a todos los aspectos de la vida.

La astrología tiene la clave de la vida. Es necesario entrar en los secretos del tiempo relacionados con nuestra vida en particular y con la humanidad en general. "Tu Regalo de Cumpleaños" es el primer paso hacia la comprensión del Tiempo, así como también la correcta comprensión de la psiquis humana. Es un regalo invalorable para todos los verdaderos buscadores de la verdad, proveniente del Maestro E.K.

Ekkirala Krishnamacharya: Tu Regalo de Cumpleaños Info: The World Teacher Trust - España, info@wttes.org



#### KAPILA Y KARDAMA. LA QUINTAESENCIA DEL SENDERO

Kapila es el primer instructor y el más importante del planeta. Este librito contiene la conversación entre Kapila y su padre, Kardama. Esta conversación contiene un valor profundo, y es también una enseñanza en forma de comprimido. Cuando el autor habló sobre ello, un grupo de ardientes oyentes alemanes suscitó que las enseñanzas tomaran forma de libro. Está dedicado a los estudiantes de la sabiduría.

Este librito puede ser leído como preludio del libro "Las Enseñanzas de Kapila".

K. Parvathi Kumar: Kapila y Kardama. La Quintaesencia del Sendero

Info: The World Teacher Trust - España, <u>info@wttes.org</u>

PDF: https://wttes.org/data/Libros/Kapila y Kardhama.pdf

# DÍAS ASTROLOGICAMENTE IMPORTANTES EN AGOSTO/SEPTIEMBRE 2020

| 22.0         | 08. 17                                                                            | 7:45 | ⊙ → \psi / El Sol entra en Virgo                                     |                                                                        |  |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------|------|----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|--|
| 25.0         | 08.                                                                               |      | 1883: Aniversario del Maestro MN                                     |                                                                        |  |
| ď            | 08                                                                                | 8:52 | 8 <sup>a</sup> fase lunar ascendente                                 | ⊙ 02°32′ M7 / D26°32′ M                                                |  |
|              |                                                                                   |      | (fin el 26.08. a las 07:10)                                          |                                                                        |  |
| 27.0         | 08.                                                                               |      | 1983: Fundación de WTT – Europa (más tard                            | le WTT – Global) en Ginebra                                            |  |
| 28.0         | 08. 0                                                                             | 5:08 | 11ª fase lunar ascendente                                            | ⊙ 05°17′ 177 / D05°17′ YS                                              |  |
| Q            |                                                                                   |      | Contemplar en la Madre del Mundo como                                | Gâyatrî con un halo de                                                 |  |
|              |                                                                                   |      | arco iris entorno a su cabeza (fin el 29.08. a                       | las 04:48)                                                             |  |
| 31.0         | 08. 1                                                                             | 1:34 | 23ª constellación de <i>Dhanishta</i>                                | D 17°28′ <b>≈</b>                                                      |  |
| D            | 2                                                                                 | 1:00 | Meditación de Dhanishta (fin el 01.09. a las                         | 13:07)                                                                 |  |
| 01.0         | 9. 00                                                                             | 6:09 | Fase de Luna Llena                                                   | ⊙ 09°11′¶7 / D 27°11′ <b>≈</b>                                         |  |
| ď            | •                                                                                 |      | Contemplar en Gâyatrî, la Madre del Mund                             | do                                                                     |  |
| 02.0         | 09. 07                                                                            | 7:22 | O Luna Llena de Virgo                                                | ⊙ 10°12′¶7/D 10°12′ ₩                                                  |  |
| Ą            |                                                                                   |      | ⊙ en 🌃 – 1ª a 14ª fase descendente de la lu                          | ına: Contemplar en los Pitris                                          |  |
| 09.0         | 09. 22                                                                            | 2:36 | <b>①</b> 8ª fase lunar descendente                                   | ⊙ 17°37′¶7 / D 11°37′ Д                                                |  |
| Ą            |                                                                                   |      | (fin el 11.09. a las 00:05)                                          |                                                                        |  |
| 13.0         | <b>9.</b> 00                                                                      | 0:44 | 11ª fase lunar descendente                                           | ⊙ 20°37′ MP / D 20°37′ S                                               |  |
| $\odot$      | )                                                                                 |      | Contemplar en los Pitris (fin el 13.09. a las                        | 23:46)                                                                 |  |
| 16.0         | 9. 16                                                                             | 6:27 | Fase de Luna Nueva                                                   | O 24°11′ MP / D 12°11′ MP                                              |  |
| Å            |                                                                                   |      | Luna Nueva de Virgo: Contemplar en el Co                             | ompromiso                                                              |  |
| 17.0         | 9. 13                                                                             | 3:00 | ● Luna Nueva de Virgo                                                | O 25°01′ 1777 / D 25°01′ 1777                                          |  |
| 20.0         | <b>9.</b> 02                                                                      | 2:09 | 4ª fase lunar ascendente                                             | ⊙ 27°30′ MP / D 03°30′ M,                                              |  |
| $\odot$      | )                                                                                 |      | Festival de Ganesha: Contemplar en Ganesha, el Júpiter Cósmico, des- |                                                                        |  |
|              |                                                                                   |      | de el centro coronario al centro de base                             |                                                                        |  |
|              | 22                                                                                | 2:57 | 5ª fase lunar ascendente                                             | $\odot$ 28°21′ $\mathfrak{M}$ / $\mathfrak{D}$ 16°21′ $\mathfrak{M}$ , |  |
|              |                                                                                   |      | Contemplar en los 7 Rishis (sabios) de la C                          | Osa Mayor, representados                                               |  |
|              |                                                                                   |      | por los 7 Maestros de los 7 Rayos (fin el 21                         | 1.09. a las 20:12)                                                     |  |
| 22.0         | 2.09. 15:30 ⊙ → <u>△</u> / El Sol entra en Libra                                  |      |                                                                      |                                                                        |  |
| _ o^         | 1                                                                                 |      | Equinoccio de otoño: Contemplar en la Jer                            | rarquía femenina                                                       |  |
| 23.0         | 09. 16                                                                            | 6:27 | ◆ 8 fase lunar ascendente                                            | O 01°01′ <b>△</b> / D25°01′ <b>⊀</b>                                   |  |
|              |                                                                                   |      | (fin el 24.09. a las 15:32)                                          |                                                                        |  |
| 26.0         | 09. 1                                                                             | 5:30 | 11ª fase lunar ascendente                                            | O 03°55′ <b>△</b> / D03°55′ <b>≈</b>                                   |  |
| <del>†</del> |                                                                                   |      | En este día dejó el plano físico Shirdi Sai Bal                      | oa (fin el <b>27.09.</b> a las 16:17)                                  |  |
| 27.0         | <b>7.09.</b> 17:20 23ª constellación de <i>Dhanishta</i> <b>D</b> 17°28′ <b>a</b> |      |                                                                      |                                                                        |  |
| _ 0          | 2                                                                                 | 1:00 | Meditación de <i>Dhanishta</i> (fin el 28.09. a las 19:08)           |                                                                        |  |
| 30.0         | 09. 20                                                                            | 0:56 | Fase de Luna Llena                                                   | O 08°04′ <u>∽</u> /⊅ 26°04′ ¥                                          |  |
|              |                                                                                   |      |                                                                      |                                                                        |  |
| Ϋ́           |                                                                                   |      | Contemplar en la Madre sentada en el leó                             | N 10                                |  |
|              |                                                                                   | 3:05 | Contemplar en la Madre sentada en el león O Luna Llena de Libra      | 0 09°08′ <u></u>                                                       |  |

Todos los momentos están dentro del horario MVE (Mitad del Verano de Europa);

Del: Calendario Astrológico 2020/2021 «; www.worldteachertrust.org;

Publicado: The World Teacher Trust – Global, Kohlhüttenstr. 10, CH-6440 Brunnen.

#### **GREAT INVOCATION**

Let us form the Circle of Good Will. OMNIA VINCIT AMOS. From the South through Love which is pure. From the West through Wisdom which is true. From the East through Will which is noble. From the North through Silence which is golden. May the Light make beautiful our lives. O Hierophant of our Rite Let his love shine. OMNIA VINCIT AMOS. Let us form the Circle of the World Servers.

We bow down in homage and adoration To the Glorious and Mighty Hierarchy, The Inner Government of The World, and to its Exquisite Jewel, The Star of the Sea -The World Mother.

From the point of Light within the Mind of God let Light stream forth into the minds of men. Let light descend on Earth.

From the point of Love within the Heart of God let love stream forth into the hearts of men.

May the Lord return to Earth

From the centre where the Will of God is known let purpose guide the little wills of men, the purpose, which the Masters know and serve.



From the centre which we call The race of men Let the Plan of Love and Light work out And may it seal the door where evil dwells.

From the Avatar of Synthesis Who is around let His energy pour down in all kingdoms.

May He lift up the Earth to the Kings of Beauty.

The Sons of Men are one and I am one with them. I seek to love, not hate. I seek to serve and not exact due service. I seek to heal, not hurt.

Let pain bring due reward of light and love.
Let the soul control the outer form and life and all events, and bring to light the love which underlies the happenings of the time.

Let vision come and insight. Let the future stand revealed. Let inner union demonstrate and outer cleavages be gone.

Let love prevail. Let all men love.

Master D.K.



Angustamaatraha Purusho, Madhya Atmani Thisthathi. Eeshano Bhootha Bhavyasya, Nathatho Vijugupsatey.

La forma en miniatura del tamaño del Pulgar está situada de forma central en la persona.

En el centro de la forma en miniatura está el Maestro del Universo.

Relaciónate con el resplandeciente ser del tamaño del pulgar en ti y con su centro.

Ello te libera del pasado y del futuro.

Katha Upanishad