# La Lettre de Vaisakh



HAMSA ŠIVA SOHAM



Lettre numéro 7 / cycle 24 – 23 octobre au 22 novembre 2010 Le World Teacher Trust - Global



#### **Invocation**

Puisse la Lumière en moi être la Lumière devant moi Que je puisse apprendre à la voir en tous. Puisse le son que je prononce révéler la lumière en moi Que je puisse l'écouter tandis que les autres parlent.

Puisse le silence être présent en moi et autour de moi, Le silence que nous rompons à chaque instant, Puisse-t-il combler l'obscurité du bruit que nous faisons Et le convertir en la Lumière de notre arrière-plan.

Que la vertu soit la force de mon intelligence, Que je puisse atteindre la réalisation, Que mon dessein s'inscrive dans le dessein de notre terre, Que mon plan soit un épitomé du Plan Divin.

Puissions-nous dire le Silence sans le rompre.
Puissions-nous vivre dans la conscience de l'arrière-plan.
Puissions-nous exprimer la lumière sous forme de joie.
Puissions nous être dignes de trouver une place au sein du
Royaume Eternel OM.



#### Lettre numéro 7 / cycle 24 – 23 octobre au 22 novembre 2010 – 11,

#### Table des Matieres

| Invocation du Maître E.K.                            | 2        |
|------------------------------------------------------|----------|
| Prière de l'Année                                    | 4<br>5   |
| Message pour le mois du Scorpion                     | 5        |
| Message de l'enseignant                              | 6<br>7   |
| Le Seigneur Krishna : Gîta Upanishad                 | 7        |
| Le Seigneur Maitreya                                 | 9        |
| Le Maître Morya – Maruvu Maharshi                    | 10       |
| Le Maître Khut Humi – Devapi Maharshi                | 12       |
| Message du Maître E.K.                               | 13       |
| Les Enseignements de la Sagesse de Vidura            | 14       |
| Les Paroles de Shirdi Sai                            | 15       |
| Sri Ramakrishna                                      | 16       |
| La Prière de l'Homme Profane                         | 17       |
| Méditations Occultes                                 | 18       |
| Les Feuilles de l'Ashram                             | 20       |
| Rudra                                                | 21       |
| L'amour                                              | 22       |
| Le changement                                        | 23       |
| Le silence                                           | 24       |
| Hymnes sur Agni                                      | 25       |
| Invocations de la Flamme Violette                    | 26       |
| De la Plume de l'Enseignant                          | 27       |
| Maitre Morya                                         | 28       |
| Vishnu Purana                                        | 31       |
| Heureux jour de l'enseignant                         | 33       |
| Homage à l'enseignant                                | 34       |
| 51ème tour international du Maître K. Parvathi Kumar | 35       |
| Fenêtre pour le Service Mondial                      | 41       |
| Extraits des Enseignements                           | 43       |
| Paracelse- Santé et Guérison                         | 46       |
| La Section des Enfants                               | 48       |
| Revue de livres                                      | 49       |
| Jours astrologiques importants La Grande Invocation  | 50<br>51 |
| TA CHANNE HIVOCARON                                  | 5.1      |

Le Dr Sri K. Parvathi Kumar est le Président du « World Teacher Trust » et le Fondateur de la « Lettre de Vaisakh ». Les Enseignements donnés au nom des Maîtres sont tous des pensées-semence exprimées par eux. Ils sont élaborés et décrits par le Dr Sri K. Parvathi Kumar pour faciliter la compréhension de la moyenne des membres du groupe.

La « Lettre de Vaisakh» en allemand (imprimée) ; wtt@kulapati.de En espagnol (WTT Argentine) : wtt@wttargentina.org (WTT Espagne) : wtt.spain@gmail.com

La version anglaise de la « Vaisakh newsletter » est également disponible en version imprimée. Contactez, s.v.p. Le World Teacher Trust Global La Lettre de Vaisakh, Wasenmattstrasse, 1, CH-8840 Einsiedeln, Suisse E-mail: info@wtt-global.ch Website: www.worldteachertrust.org

#### Prière de l'Année 2010/2011

DEUX POISSONS, CINQ MICHES OBTENUS. ST MARC PARLE:

« NOURRISSEZ LES FOULES DE SAGESSE.

PLUS DE FAIM, DE SOUFFRANCE NI DE MORT. »

LE BATEAU VOGUE. LE VENT SOUFFLE.

LES VAGUES DANSENT. LE POISSON SAUTE.



Pleine Lune du Scorpion, 21 novembre 2010, 18.27 h MET

## $\mathfrak{M}$

#### Message du Mois du Scorpion

Le glyphe du Scorpion a une flèche projetée en sa terminaison, à la différence de la Vierge où la terminaison n'est pas projetée. Le Scorpion est un principe totalement masculin avec un vêtement féminin/ apparence. Le Scorpion est attirant dans son apparence extérieure mais il est plein de volonté et de feu dans sa substance. C'est une énergie focalisée qui se baisse pour conquérir. A la différence du Bélier, le Scorpion est un roi non couronné. Le Scorpion n'aime pas d'être sur le trône. Le Bélier aime bien. Le Scorpion aime être dans une grotte dans la forêt profonde et cependant régner tout en étant incognito. L'instinct de diriger est très fort en Scorpion comme en Bélier. En Bélier, c'est évident, en Scorpion, c'est caché. Le glyphe du Scorpion indique cela.

La force du Scorpion est dans sa volonté, qui peut fonctionner dans les deux sens. Le Scorpion peut être un criminel notoire ou un sage notoire. Dans les deux cas leur force est dans leur secret et dans leur volonté. Dans les deux cas, ils sont imprévisibles. C'est pour cette raison que le signe du Scorpion est considéré comme le plus sacré mais également comme le plus dangereux. Il est sacré parce qu'il gouverne l'activité occulte, les temples grottes, la fraternité cachée de la lumière, les activités de bonne volonté inaperçues. Il est aussi sacré parce qu'il peut manifester la lumière plus profondément que les autres signes solaires. A l'époque actuelle, les énergies du Lion et du Verseau sont à la recherche du soutien du Scorpion pour manifester le Plan. La Société théosophique et le WTT ont été fondés durant le mois du Scorpion pour inaugurer la sagesse du nouvel âge et l'illumination correspondante.

Sur la roue inversée, le Scorpion représente la cinquième maison. La cinquième maison représente le fils. Pour un disciple, la roue inversée est plus valable que la roue normale, et le fils de Dieu en tant que prophétie peut être réalisé en Scorpion, sur la roue inversée. La mission sacrée et secrète du Scorpion ne peut être comprise dans son entièreté. Il reste dès lors un mystère.

Sur la roue normale, le Scorpion est le huitième signe et dès lors marque le mort. La mort de la conscience et la naissance de la matière ont lieu en Scorpion. Ceci est décrit symboliquement comme le contact de l'extrémité de la queue du serpent. C'est le stade de toucher le fond. A l'extrémité de la queue il n'y a quasi pas de conscience, ce qu'on appelle la mort. Mais sur la roue inversée, un étudiant intelligent du discipulat peut causer la mort de la matière et la renaissance de la conscience.

Souvenez-vous que les possibilités du Scorpion sont innombrables. C'est pourquoi, on ferait bien de contempler, se consacrer et se reconsacrer à son but de vie.



#### Message de l'Enseignant

#### La Proposition et le But

Le souvenir de 'Cela Je Suis' nous permet de nous tenir dans la lumière. Dans cette lumière, le travail peut être fait de façon successive sans créer de conséquences. Mais lorsque l'on travaille, on reste 'Je Suis' et on oublie Cela. Alors on se déconnecte de la lumière et on ne demeure pas dans la lumière tout en travaillant. De demeurer dans la lumière au travail et de demeurer dans la lumière au repos est recommandé, mais tandis que nous travaillons nous oublions 'Cela Je Suis' et nous souvenons de 'Je Suis'. On se ressent soi même comme celui qui agit lorsque l'on travaille, mai la vérité est que l'on est l'instrument de celui qui agit, et non l'acteur en tant que tel.

Le stylo qui écrit peut croire que c'est lui qui écrit. Mais la vérité est que ce n'est pas le stylo, c'est la main. La main peut croire que c'est elle qui écrit. Mais la vérité est que ce n'est pas la main, c'est le mental. Le mental peut croire que c'est lui qui écrit mais ce n'est pas lui non plus, il reflète seulement la proposition de la personne. La personne peut croire que c'est sa proposition. Mais la vérité est que c'est la proposition qui a choisi la personne et non la personne qui a choisi la proposition. C'est pourquoi, tout en étant au travail, on devrait savoir que l'on est qu'un instrument comme le stylo, la main ou le mental. Chaque personne n'est qu'une partie d'une grande proposition et devrait rester instrumentale en accomplissant le proposition.

On se débarrasse d'un stylo qui n'écrit pas. De même une personne qui ne se soumet pas à la proposition Originale est rejetée par le Plan. Connaître la proposition et travailler pour elle comme un instrument accomplit le but de la vie.

#### Gîtâ-Upanishad

Le Seigneur Krishna



#### Détachement

En demeurant dans une réminiscence subjective et en s'engageant dans la juste action dans l'objectivité, nous réalisons que les choses arrivent selon un plan et que nous ne sommes pas vraiment l'auteur. De tels êtres restent des témoins de tout ce qui arrive en eux-mêmes (5,8)

La science du yoga donne une grande importance à la faculté d'être témoin. Etre témoin de tout ce qui arrive autour de nous est un aspect. Etre témoin de tout de qui arrive à l'intérieur de soi est un autre aspect. Lorsqu'on réalise le second aspect, on est prêt à recevoir une série de révélations.

Souvenez-vous de l'oiseau à l'intérieur de l'oiseau. On en a parlé dans le dernier sloka. Soyez à intérieur de votre propre être et soyez un observateur des mouvements en vous. Les pensées sont en mouvement. Les pensées engagent le mental. Le mental engage les sens. Les sens engagent le corps. Souvenez-vous que malgré vous, les pensées sont en mouvement. Même si vous ne les voulez pas, elles continuent à venir. Vous ne pouvez pas arrêter leur influx. Comme le trafic sur les routes, les pensées continuent à venir. Elles continuent leur mouvement sur la plateforme du mental. Cela ne devrait pas vous perturber si vous rester sur le côté pour observer leur flux. Lorsqu'il y a du trafic sur la route, si vous êtes sur la route, vous êtes pris par le trafic. Quelqu'un est pris par les pensées parce qu'il se tient dans le mental tout comme une personne qui est dans le trafic d'une route. Retirez- vous du mental et observez. Vous serez alors déconnecté du trafic. Si le trafic est dense ou fluide ou si les véhicules sont rapides ou lents, vous n'en serez pas affectés. Etre témoin est le processus de se retirer du mental. Alors vous verrez toute l'activité bien plus clairement que lorsque vous êtes dans le trafic.

Durant la journée, le mental, les sens et le corps sont engagés dans di-

verses activités. Observez les Lorsque vous apprenez à observer comme un observateur, une partie de vous se retire tandis qu'une autre partie est occupée. La partie qui n'est pas occupée peut observer la partie qui est occupée. C'est ce que veut dire l'oiseau intérieur qui observe l'oiseau extérieur. Une partie de vous devient subjective tandis qu'une partie de vous est engagée dans l'objectivité.

Un tel état permet de voir objectivement sans parti pris l'activité que l'on fait. Il peut par une telle observation progressivement introduire de l'ordre dans l'activité objective, du désordre à l'ordre, il peut réarranger l'activité. Tout comme sur la route lorsque des signaux routiers sont installés et que la police routière est installée, le trafic est régularisé. L'autorégulation a donc lieu par l'observation. Vous installez votre propre feu vert, orange et rouge pour votre activité. Vous pouvez aussi installer la police pour discipliner le trafic. Par cela, l'activité extérieure est mieux réglée par l'observateur intérieur.

Plus l'observateur se renforce, c'est-à-dire en conscience, il acquiert la capacité de régulariser l'activité extérieure en lui. Il laisse le flux d'activité naturel et élimine le flux d'activité non naturelle, indésirable ou hasardeuse. En faisant cela, l'étudiant du yoga se développe en deux : l'homme intérieur et l'homme extérieur. Auparavant l'homme intérieur était intégré en l'homme extérieur. A présent, l'homme intérieur se sépare de l'homme extérieur et réside dans l'homme extérieur. Ce regroupement de l'homme intérieur permet vous permet de mener l'activité extérieure sans passions, judicieusement et avec équanimité. Lorsque l'équanimité est ainsi acquise, il s'y installe et est le témoin de tout ce qui arrive en lui. Il est témoin de la faim, il est aussi le témoin du goût lorsque la langue est occupée à manger la nourriture. Il observe de l'intérieur lorsque le sens de la vue regarde un objet. De même, il est le témoin de toute l'activité des sens. Il est le témoin de l'activité de la vie en lui. Il est le témoin de son corps qui bouge. Il est le témoin lorsque la parole s'exprime en lui. De même, avec amusement, il observe comme un témoin, tous les événements à l'intérieur de lui.

La beauté d'être témoin est d'être en dehors de tout ce qu'il observe. Etre témoin n'est possible que lorsqu'il se retire et qu'il observe objectivement l'activité. Il peut donc même se retirer du corps et observer le corps. Se retirer de la vie et observer la pulsation, se retirer de la pensée et observer la pensée, se retirer du mental et observer l'activité du mental, des sens et du corps. Il devient donc un témoin qui se tient en dehors de toutes choses. Il reste juste une conscience qui observe. Tel est le retrait de tout ce à quoi nous nous identifions. Le retrait n'est pas un départ dans ce contexte. C'est une facilité pour mieux se voir ainsi que son environnement avec une meilleure compréhension. De tels êtres ne sont pas impliqués et dès lors ont une meilleure compréhension.





#### L'Action-Le Fruit

Il est malheureux que les hommes de bonne volonté cherchent les fruits de l'action. Les fruits sont dans l'action elle-même. La Bonne Volonté est l'amour en action et l'amour est expérimenté lorsque nous sommes en action. Pourquoi les fruits sont-ils nécessaires en plus ? L'Evangile du Seigneur commande l'action, mais ne suggère pas de rechercher les fruits de l'action. Seule l'action est recommandée. Le mental qui cherche les fruits n'est pas un mental sain en ce qui concerne la bonne volonté.

La fraternité est en pleine action. C'est l'action jour et nuit. Pour la fraternité, l'action elle-même est joyeuse. Elle n'est pas de-spiritualisée par la tiède réponse de l'humanité. Elle continue à enseigner, elle continue à guérir, elle continue à illuminer. Elle agit ainsi parce qu'on lui a recommander de faire ainsi.

Un fermier qui cultive les champs, la récolte grandit. Lorsque c'est la saison de la récolte, un cyclone peut venir et anéantir la récolte. Et cependant, à la saison des semailles, il sème les semences et les cultive. Il ne pense pas à la récolte. Tel est le vrai fermier qui se réjouit à cultiver.

Les aspirants doivent cultiver l'habitude de l'action joyeuse avec la bonne volonté pour motif, quelque soit les fruits d'une telle action. L'action vous garde vivant. L'inaction est la mort. Vivez joyeusement en réalisant des actes de bonnes volonté.



### Maître Morya Maruvu Maharshi

#### La Prophétie par rapport à l'Eternité

Il y a des prophéties du Nouvel Age. Il y a des prophéties de jours de catastrophe. Celui qui engage son mental dans ces prophéties est un paresseux. Il ne veut pas travailler. Il vit dans le rêve par rapport à l'âge d'or et aux jours de catastrophe. Je vais vous raconter une histoire concernant un de mes disciples qui vécut dans le cycle précédent. Il était un jardinier. Tout au long de sa vie, il travailla à cultiver les jardins et était considéré comme un grand jardinier. A son époque avait cours un prophétie qui disait que le monde allait vers sa fin dans les dix ans. Il entendit cette prophétie quand il avait dix ans. Il décida donc de travailler à sa propre manière sans se soucier de la dissolution du monde. Dix ans passèrent. Un cycle de jardinage fut accompli. La dissolution du monde n'avait pas eu lieu. Dix autres années passèrent. Un autre jardin avait été développé. Ainsi, il développa huit jardins en huit cycles de dix ans. Entretemps, il avait atteint quatre vingt dix ans. Il commença cependant à travailler pour un autre jardin. Les passants lui demandèrent : «Si vous faites pousser un jardin maintenant, vous pourriez ne pas pouvoir voir ses fruits. Vous pourriez transiter entretemps. » Le jardinier répondit : « C'était déjà comme cela lorsque j'ai entamé mon premier jardin. Les gens disaient que tout s'effondre, pourquoi faites-vous pousser un jardin maintenant. Je ne m'en suis pas inquiété. J'ai cultivé l jardin et j'en ai cultivé sept de plus. Maintenant vous venez et vous dites que je vais transiter. Même si je transite, lorsque je reviendrai j'aimerai faire du jardinage. Je trouve la plus grande joie dans le jardinage. Je ne veux pas interrompre l'habitude

de jardiner, juste parce que je pourrais transiter. Si je transite d'autres en profiteront. En fait je cultive des jardins non pour moi mais pour les autres. »

Parmi mes disciples, celui-là a été un grand jardinier des âmes. Même aujourd'hui, il a le même esprit. Imitez le si vous pouvez. Ne passez pas votre temps à discuter des prophéties. La Bonne volonté est immortelle et éternelle.





# Maître Koot Hoomi Devâpi Maharshi

#### Un Double Seuil

L'humanité généralement n'aime pas la discipline. C'est une maladie. Le disciplulat a tout à voir avec la discipline. Si vous n'êtes pas discipliné, cela vous handicape. Ceux qui sont invalides ne peuvent pas accomplir leurs tâches. Ils ne peuvent pas se réaliser eux-mêmes. La discipline est le premier seuil et le seuil fondamental pour entrer dans la disciplulat. Souvenez-vous que cela ne veut pas dire rigidité, inflexibilité. La discipline concerne la focalisation de l'attention avec aisance. Lorsque l'aisance est absente, la discipline devient aussi une maladie, parce que cela génère l'inconfort. Cela donne aussi naissance à l'intolérance de l'indiscipline.

L'humanité doit franchir un seuil pour se développer. Ce seuil est la discipline. Comme ils sont indisciplinés ils ne sont pas capables de se développer comme un tout. Les quelques êtres disciplinés parmi les humains ont aussi un seuil. Ils ont le seuil de la tolérance. A moins qu'ils ne gagnent la tolérance, ils sont coupés du flux général de la vie humaine. D'être discipliné et d'être tolérant permettent d'acquérir le Premier et Second Rayons, qualités de Volonté et d'Amour. De tels êtres sont nécessaires pour le travail de bonne volonté. Ils sont capables de manifester la Lumière avec Amour.

Message du Maître E.K.



#### Le Temps

Le temps est le Seigneur de la création. Le début et la fin de la création sont marqués par le temps. A travers le temps, il règle tous les êtres et tous les plans. Différentes caractéristiques du temps prévalent à différents moments. Le matin, le midi, le soir et le milieu de la nuit comporte différentes caractéristiques. Le temps est quadruple. Des énergies quadruples s'expriment cycliquement à travers le temps. Connaissez les caractéristiques du temps et mettez vous en contact avec la nature en fonction de cela. Si vous apprenez à respecter et à suivre le temps dans son aspect quadruple, le temps coopère.

Souvenez-vous que chacun est mesuré par le temps.



#### Vidura

# Enseignements de Sagesse

Celui qui est capable
Qui ne manipule pas,
Celui qui est reconnaissant, droit
Et celui qui a un caractère doux
Ne perd jamais le soutien
De ses associés,
Même dans les périodes d'adversité.



### Paroles de Shirdi Sai Auto- Etude



L'étude des Ecritures est requise chaque jour. C'est la nourriture quotidienne pour l'Ame tout comme les aliments sont le nourriture quotidienne pour le corps. Ne pensez pas que vous connaissez les Ecritures. Celui qui sait ne dit jamais qu'il a connu. Pouvez-vous dire que vous avez mangé pour la vie ? Vous pouvez avoir mangé pour la journée. De même avec les Ecritures. Lisez les Ecritures avec révérence, avec une attention profonde quelques minutes par jour. Cela permet de purifier le mental, le canal pour l'Expression de l'Ame. Cela développe un mental pur qui fonctionne dan l'objectivité pour répandre la splendeur et la gloire et cela libère des esclavages extérieurs



### Message du Sri Ramakrishna

#### **Une Ame Exemplaire**

Un grand radeau de bois qui descend en flottant sur la rivière peut porter des centaines d'hommes et cependant il ne sombre pas, mais un roseau qui flotte peut sombrer avec le poids d'un corbeau. Ainsi, lorsqu'un Sauveur s'incarne, innombrables sont les hommes qui trouvent le salut en prenant refuge en lui.

Une Ame exemplaire, Siddha-purusha, est comme un archéologue qui découvre un ancien puits couvert par les terres et accumulations des âges. L'Incarnation ou Avatara, d'autre part, est comme un grand ingénieur qui creuse un nouveau puits à un endroit où il n'y en avait pas encore. De grands hommes ne peuvent conduire u salut que ceux qui avaient déjà les germes de piété et de bonté en eux, mais le Sauveur peut aussi sauver celui dont le cœur est sec comme le désert et qui est dénué d'amour.

#### La Prière du Profane



Nous sommes reconnaissants de ce qui est donné. Nous regrettons ce que nous sommes. Nous pourrions être meilleurs. Nous prions.



#### Méditations occultes

Méditation 47

NOT TO LEARN BUT TO REALISE.

NOT TO ACQUIRE BUT TO EXPAND.

NOT TO POSSESS BUT TO PERMEATE.

NOT TO SECURE BUT TO SACRIFICE.

(Non pour apprendre mais pour réaliser. Non pour l'acquisition mais pour l'expansion. Non pour posséder mais pour imprégner. Non pour se sécuriser mais pour se sacrifier.)

#### Commentaire:

Réaliser est différent d'apprendre. Lorsque ce qui est appris est pratiqué pendant de longues années, cela s'installe en réalisation. La connaissance demeure avec cette personne pour toujours. Les personnes peuvent apprendre ; la plupart d'entre elles ne pratiquent pas. Dès lors, aucune réalisation n'advient. La connaissance ne s'installe pas en tant que sagesse ; une telle connaissance est inutile.

Les personnes acquièrent une connaissance livresque mais ce type de connaissance livresque n'engendre aucune expansion de conscience. Elle fait seulement enfler la tête et rend le lecteur obstiné et arrogant. Seule la sagesse imprègne. La sagesse est la connaissance en action. La connaissance opérative imprègne comme la sagesse. De nombreux étudiants croient en l'acquisition de plus en plus de connaissances mais ils ne se développent pas. L'étudiant devrait être vigilant à pratiquer les

instructions opérationnelles de la connaissance. C'est le seul moyen pour grandir réellement.

Posséder la connaissance cause une indigestion. Lorsque la connaissance est pratiquée, il en résulte l'imprégnation de la sagesse, de la lumière et de la présence. Pour cette raison, les Veda disent que le but de l'apprentissage est la pratique et que le but de la pratique est l'imprégnation de la sagesse. Une telle pratique de la sagesse permet au mental subconscient de conduire des actes de service et de sacrifice. Progressivement, de tels services et sacrifices deviennent normaux et naturels pour l'aspirant et le transforment en un disciple.

Cette méditation met l'accent sur le fait de combler l'espace entre la connaissance et l'action.

De: Dr. K. Parvathi Kumar: Occult Meditations. Dhanishta, Suisse, 2006



#### Les Feuilles de l'Ashram

#### Saisons- Nature

Le printemps est intuitionnel.

L'été est protecteur et militant.

La saison des pluies est prospère.

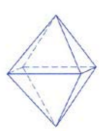
Dès lors,

Celui qui désire s'établir dans l'Esprit devrait ritualiser sa vie au Printemps.

Celui qui recherche le titre et la célébrité devrait ritualiser sa vie en Eté. Celui qui cherche à s'enrichir devrait ritualiser sa vie à la saison des Pluies.

#### Rudra

#### 49. Vrikshebhya



Rudra existe en tant que Vrikshas ce qui signifie les arbres. L'arbre symboliquement signifie la vie qui croît et se ramifie. Le principe unique de vie qui entre en un être grandit et se ramifie en différents nerfs, artères et veines. Cette croissance et ramification du principe de vie à l'intérieur doit être visualisé comme le travail du Seigneur Rudra. Le principe de vie entre dans le corps à travers les rayons du soleil et également par la respiration ce qui cause la pulsation et la circulation du sang à travers le système entier de la constitution humaine ainsi que de la constitution universelle.

Tout ce mouvement, c'est-à-dire la respiration, la pulsation et la circulation est gouverné par la loi de la vibration. La vie vibre et cette vibration est Rudra.



L'Amour

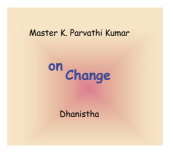
L'Amour rend la vie légère. Le pouvoir rend la vie pesante.





Le Changement

Le changement est rendu nécessaire Par les faiblesses qui subsistent Et qui doivent être Abordées.





Le Silence

Le Silence vous conduit au Niveau du Néant, du Rien, du Zéro. C'est l'état d'absence d'ego. C'est la disparition du soi dans le Soi!







#### 44. KREELAN NO RASMA A BHUVAH SAM BHASWANA VAYUVA VEVIDANAH TA ASYA DHRISHATO NA TIGMAH SUSAMITA VAKHYO VAKHANE STAH!

Oh Seigneur Agni! Tu flambes comme un feu sauvage qui détruit les forêts sombres. Veuilles bien nous visiter supporté par le vent, pas sous ta forme violente mais en tes flammes tendres et dansantes. Puissent tes flammes être aussi tendres qu des pétales de lotus. Commentaire :

Le feu détruit, le feu construit aussi. Le feu représente aussi la grande illumination. Il faut rechercher le feu pour détruire les forêts sombres qui sont considérées comme les développements imprévus, les développements non proposés et non nécessaires qui créent l'obscurité. Celui qui vénère recherche la destruction des forêts sombres à l'intérieur de lui, qui font obstacle à l'évolution. Il recherche aussi les flammes tendres du Seigneur Agni pour l'approcher de façon favorable avec l'aide de vents favorables. Le but du contact tendre du feu est de stimuler l'énergie des centres dans le corps et d'aider l'être à l'expérience de la beauté de la vie. Dès lors les trois dimensions du feu sont recherchées par cette prière.

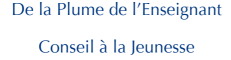


# Invocations de la Flamme Violette

Pardonne-nous Flamme Violette, pardonne-nous. Pardonne les violations, s'il te plaît pardonne. Pardonne nous nos intrusions et transgressions.

> Pardonne-nous les péchés désirés Qui ignorent les engagements. Pardonne-nous de violer Le code et l'injonction.

Flamme Violette, Flamme Violette, Tu es la Flamme qui transmue. Pardonne te élève nous, s'il te plaît!





- **1.** La stabilité économique et familiale de pair avec une bonne santé sont nécessaires pour construire une vie harmonieuse sur base de quoi seulement la quête et l'expérience de la Lumière ne deviennent faisables et possibles. 49 ans est le point de repère à cet égard (7x7) et au plus tard 56 ans (7x8). Gardez cela comme une cible à l'arrière de votre mental.
- 2. La simple règle normale vis-à-vis du sexe est le sexe modéré, sain et moral de temps en temps en utilisant son propre discernement. Tout comme on ne mange pas n'importe quoi lorsqu'on a faim et que l'on recherche des habitudes alimentaires saines, c'est aussi le cas avec le sexe. Utilisez votre discernement. Maintenez l'hygiène et la moralité dans la relation. C'est tout. On n'a pas besoin de volumes d'enseignement sur ce sujet.



#### MAITRE MORYA Partie 26

Chaleur Torride. L'Attitude calme du Thâkur. Une Conversation Révélatrice avec le Thâkur. Les Pouvoirs Mystérieux du Thâkur. La Voix du Thâkur enregistrée dans l'Akasha. Le Thâkur envoie un Chela avec des Instructions.

Il eut à peine le temps de finir les derniers mots que quelque chose de peu habituel arriva. Nous nous tenions dans l'arrière cour de la gare et nous parlions presque en murmurant ; la tente du Thâkur était à au moins 200 pieds de là. Tout à coup, comme si cela venait de l'épais feuillage du manguier au dessus de nos têtes, nous entendîmes la voix claire et sonore de Gulab- Singh répondant aux remarques égoïstes du Président qui était pétrifié ...

« Celui qui construirait son bonheur sur la misère d'un autre, ne pourra jamais devenir un raja yogin !.. ».dit clairement la voix.

Entendue d'abord juste au dessus de nos têtes, les derniers mots de la phrase, comme s'ils se retiraient progressivement, sonnèrent comme à distance et finirent par se fondre au triste hurlement et rire des chacals dans les champs lointains.

Aussi vite que ses jambes courtes et trapues pouvaient le porter, le Colonel courut jusqu'à la tente du Thâkur où il le trouva entrain de souper avec Narayana et deux autres Hindous. Le Thâkur allait juste finir sa ration de lait du soir, la seule nourriture qu'il prenait (dans la mesure où nous avions pu l'observer pendant toutes les semaines de notre voyage ensemble). A la question du Colonel visant à savoir s'il avait juste maintenant quitter la tente, une réponse négative fut donnée par tous ceux

qui étaient présents. Le Thâkur ne s'était pas levé depuis le moment où le président avait essayé en vain de pénétrer dans la tente de « Bâi-Saab ». «

- « Je l'ai regardé comme si j'étais momentanément fou », me dit le Colonel plus tard, « tandis qu'il était assis là, calme et indifférent, comme d'habitude, me fixant avec ses yeux magnifiques, comme s'il analysait et examinait mon âme jusqu'aux tréfonds !...Et savez-vous ce qu'il répondit à mon exclamation d'avoir pensé entendre sa voix dans l'arrière court de la gare ? 'C'est bien possible, mon cher Colonel. Les corridors invisibles de l'éternité et l'espace illimité de l'Akâsa sont pleins de toutes les voix de la nature- du passé et du présent. Il est fort possible que vous ayez rencontré une onde congelée de ma voix et la mettant en mouvement, vous ayez évoqué un écho dans un de ces corridors. .. Souvenez-vous que rien n'est jamais perdu sans trace dans la nature ; C'est pourquoi, ne mentionnez jamais, ni même n'exprimez jamais en pensée quelque chose qui vous n'aimeriez pas plus tard voir inscrit sur les tablettes de l'éternité...' Que le diable me prenne si je pouvais comprendre cette énigme vivante que nous appelons tous le Thâkur! Qui et qu'est-il?... (P.447-465 de la version anglaise)
- « Je peux perdre du poids ; Je veux simplement prouver mon pouvoir de volonté, et aussi montrer que les Hindous ne sont pas les seuls qui méritent d'être initiés dans les sciences secrètes. »
- « Ce n'est pas par le moyen de tels faits que vous allez prouver cela ! Je le connais mieux que vous. Ne vous illusionnez pas avec de vains espoirs ! Remerciant le sort pour le fait que bien que tous deux nous appartenions à la 'race blanche' détestée et méprisée, il voit mieux que personne d'autre la chaleureuse dévotion que nous avons pour lui, et peut être même plus à cause de la sympathie sincère que nous avons pour ses semblables et du respect que nous avons pour son pays, il fait une exception inédite pour nous. Ne lui demandez pas ce qu'il ne peut pas ou n'ose pas donner, mais soyez satisfait des miettes qu'il nous jette le long du chemin. »
- « Mais pourquoi, dites moi pourquoi ? » insista le Colonel. « N'a-t-il pas de disciples ? »
- « Il en a mais pas comme nous, enfants d'une civilisation pourrie, héritiers de tous les vices de l'Occident. Regardez Narayana ; ce pauvre gar-

çon est un mystique et un fanatique de nature. Il vit et respire seulement pour le Thâkur et serait prêt à la moindre suggestion de sa part à sacrifier 10.000 vies s'il les avait. Mais même, il ne sera jamais admis comme chéla malgré le fait d'être Hindou de naissance. »

- « Mais comment le savez-vous, l'a-t-il dit ?... »
- « Non, il ne l'a pas dit mais je sais pour la simple raison que je comprend Patanjali mieux que vous ne le faites et que je ne suis pas en Inde pour la première fois. L'infortuné Narayana ne peut devenir un râja-yogin parce qu'il est marié. »
- « Mais il est marié jusqu'ici uniquement de nom ; sa femme a seulement 11 ans. C'est davantage un engagement. »
- « Le Thâkur a-t-il le droit de ruiner la vie d'un jeune être totalement innocent ? Est-il ce type d'homme ? Vous oubliez que si Narayana l'écarte maintenant, elle sera en disgrâce pour le reste de sa vie. Non seulement elle mais tous ses parents jusqu'à la septième génération vont perdre leur caste...Elle aura la tête rasée comme une veuve et le moindre contact avec elle sera impur. Sa infortune sera immédiatement mise sur le compte d'un péché commis par elle dans une de ses vies passées, et elle n'aura même pas droit à la crémation après le mort, mais jetée aux vautours »...
- « Pauvre jeune homme ! » s'exclama le Colonel avec une sympathie sincère, oubliant pour le moment son propre chagrin et ne réalisant pas à quel point par cet exemple, j'avais diminué ses propres chances de succès.
- « Bien, il est possible que la chance lui sourit... elle pourrait peut être mourir, » ajouta-t-il naïvement.
- « Pauvre petite Avani-Bai ! (Avani signifie « fleuve », « rivière » ; Bai signifie « sœur » ce qui est ajouté à tout nom de femme autant par les Parsis que par les Hindoux.) N'avez-vous pas honte de souhaiter sa mort ? »
- « Je ne la souhaite pas du tout... mais tout peut arriver... après tout, je lui souhaite seulement du bien ... »

#### **MAITRE EK**

#### VISHNU PURANA CHAPITRE V



#### La Création et l'impulsion de la conceptualisation

Alors Brahma créa le Karma de tous les êtres déjà créés. (Le Karma est le comportement naturel de chaque être. Après avoir été formé, chaque être se comporte à sa propre manière. Cela est vrai dans la création encore et encore. Chaque fois qu'un être humain est formé, il doit se comporter selon sa nature humaine qui est déjà créée de pair avec lui. Chaque animal, plante, oiseau et poisson se comporte de sa propre façon, doté des facultés qui sont les siennes.)

Ainsi, nous trouvons des êtres qui blessent et les êtres qui ne blessent pas ; les êtres qui sont rustres de nature et ceux qui sont raffinés de nature. Chaque être pense et réagit selon ce que sa propre nature lui prescrit et dès lors il trouve ses propres goûts envers des choses qui sont savoureuses pour lui.

Ainsi, le Seigneur a créé l'attitude des différents êtres envers les différents corps, sens et organes des sens. C'est là qu'a commencé la multitude dans la création. La totalité des façons de chaque être forme sa propre expression qui peut être reconnue comme différente des autres et nommé différemment. Les noms et les formes des êtres sont donc créés. Ceci, il l'a fait pour les Dévas et pour les autres êtres aussi en fonction de l'énonciation et de la prononciation des Véda (sagesse).

Tout comme les noms des Rishis ont été entendus des Védas ; ainsi de même, tous les êtres sont nommés dûment (selon le langage qui est créé à travers eux de temps en temps).

Vous voyez aussi les saisons qui se manifestent à travers leurs signes et symboles chaque année. Voyez comment les différentes formes des fruits, de fleurs et d'êtres se manifestent chaque saison de la même manière tout au long de l'année. Similairement, les signes et les symboles de la création se manifestent en tant qu'existence à travers les vastes époques de la création que l'on appelle les Yugas. Ainsi, Il crée au début de chaque Kalpa. Le Créateur a l'impulsion et la puissance de créer. Ainsi, Il a l'impulsion et Il crée à travers la puissance.

#### Dates des prochains voyages

| Programme                       |
|---------------------------------|
| Guru Puja à Rajahmundry.        |
| Guru Puja à Sri Kakulam.        |
| Guru Puja à Machilipatnam.      |
| Vie de groupe du December Call, |
| Bangalore.                      |
|                                 |

Durant ces dates, vous ne pourrez pas contacter Dr. K.P. Kumar Vous pourrez trouver ces dates sur : www.worldteachertrust.org/ vaisakh15\_f.htm

#### Heureux Jour de L'Enseignant

Ce poème est d'une jeune fille qui a reçu une inspiration et des encouragements constants du Maître pendant des années. En conséquence, elle est maintenant bien installée dans une des sociétés de construction les plus importantes de l'Inde. Le Jour de l'Enseignant (5 septembre), elle envoyé le poème suivant :

J'ai choisi ce cadeau spécial, parce que je voulais que vous sachiez, Que je vous suis reconnaissante de m'avoir aider à grandir. Pour votre compréhension constante et pour avoir toujours été là, Pour me dire que je pouvais le faire ou pour me montrer que vous étiez attentif!

Lorsque Dieu a créé les enseignants, Il nous a donné des amis spéciaux Pour nous aider à comprendre Son monde Et saisir véritablement La beauté et le miracle De tout ce que nous voyons, Et devenir une meilleure personne A chaque découverte. Lorsque Dieu a créé les enseignants, Il nous a donné des guides spéciaux Pour nous montrer des manières de grandir De sorte que nous puissions tous décider Comment vivre et comment faire Ce qui est juste et ce qui est erroné, Pour nous conduire afin que nous puissions conduire Et apprendre comment être fort. Pourquoi Dieu créa les Enseignants, Dans Sa sagesse et Sa grâce, C'est pour nous aider à apprendre à faire de notre monde Un endroit meilleur et plus sage. Dieu a compris notre soif pour La connaissance et notre besoin d'être conduit Par quelqu'un de plus sage ; Il avait besoin d'un cœur compatissant, Encourageant et patient ;

Il avait besoin d'un cœur compatissant, Encourageant et patient ; Quelqu'un qui allait accepter Le défi quelque soit L'opposition ; Quelqu'un qui pouvait voir le potentiel Et croire au meilleur en l'autre..

t croire au meilleur en l'autre. Ainsi Il fit les Enseignants.

#### Hommage à l'Enseignant :

Dimanche passé tu as parlé au sujet de « combien le sourire du Seigneur Krishna avait une grande signification... en souriant à chacun même s'ils avaient fait bien ou mal ». Chaque fois que je vois ton beau sourire... je vois Dieu! Puisse ce sourire nous guider sur les chemins de la vie! Avec beaucoup d'amour et de respect pour toi, cher Ami et Enseignant.



7 novembre. 65ème anniversaire de Maître Sri K. Parvathi Kumar Merci, cher Maître, pour ta guidance et tes bénédictions continues.

## 51ème tour international du Maître K. Parvathi Kumar Mai-Juin 2010.

#### Solstice d'Eté - Vie de groupe à Koenigswinter, Allemagne, du 18 au 21 juin 2010.



A notre grande joie, à nouveau, une vie de groupe eut lieu avec Maître Kumar à l'occasion du Solstice d'Eté. Le thème était « La signification de la Croix Cardinale ». Le Maître expliqua de manière compréhensible et en détails les quatre points cardinaux. Nous nous sommes tous sentis particulièrement confortable et détendus dans le lieu de séminaire à Koenigswinter, qui est situé tout juste le long du Rhin.

Une marche méditative le long de la rivière nous a donné l'occasion d'apprécier et d'assimiler, en silence, ce qui nous avions appris et expérimenté, aussi d'échanger autour de nos pensées et de nos compréhensions respectives, afin de renforcer et d'approfondir nos relations personnelles. Ainsi, nous avons pu suivre les mots du Maître qui nous a conseillé de communiquer beaucoup les uns avec les autres.

Le vendredi soir, après la méditation, notre Sœur Yavaline exprima chaleureusement la bienvenue à Maître Kumar. Tous les frères et sœurs montrèrent leur gratitude et leur vénération envers le Maître en offrant une rose blanche à ses pieds.

Il est particulièrement important de mentionner qu'il n'y avait pas de photos de Grands Etres sur l'autel. A la place, pour chaque Maître, il y avait une orchidée blanche et une bougie. L'autel fut préparé avec beaucoup d'amour et il montrait une grande élégance, pleine de grâce. Sur le devant, on pouvait lire l'inscription « Visualisez la Hiérarchie dans votre cœur ».

Le Maître commença l'enseignement comme d'habitude, « Salutations fraternelles et meilleurs souhaits à tous les frères et sœurs »... et dès ce moment là nous avons pu écouter ses mots, suivre l'énergie et nous plonger profondément dans « l'autre monde » - un monde qui nous est très familier, qui nous est devenu cher après tant d'années à êtres ensemble où nous nous sommes sentis tellement chez nous.

Sur base des mots du Maître, chacun pu reconnaître ses problèmes et situations personnels, et trouva réponse à ses questions sans que cellesci ne soient exprimées verbalement. Dans ses enseignements, le Maître nous donne toujours beaucoup d'inspiration.

Les deux Solstices et les deux Equinoxes marquent les quatre festivals majeurs de l'année. Le but d'une rencontre ésotérique le jour du Solstice d'Eté est de pouvoir permettre que le Dieu Solaire soit expérimenté dans le centre du cœur où le disciple attend pour pouvoir le recevoir.

Depuis le début du Bélier nous pouvons consciemment suivre le chemin du Soleil. Nous pouvons imaginer comment le Soleil entre dans notre tête. Lorsque le Soleil passe à travers le Taureau et le Gémeaux, nous pouvons visualiser comment l'énergie solaire va descendre vers le centre Ajna et ensuite vers le centre de la gorge, pour s'unir avec l'énergie lunaire dans le centre du cœur. Lorsque cette union a lieu, il y a une expansion de conscience.

Ces quatre points cardinaux nous donnent la possibilité de devenir un ritualiste. Ceci n'a pas lieu juste au travers de la lecture de livres, nous devons vivre la vie avec un mental ouvert. L'homme lui-même est un livre, chacun doit l'ouvrir et voir ce qu'il y est écrit. Alors toutes les dimensions de la vie s'ouvrent et se développent. Nous devrions prendre les enseignements des livres de sagesse et les travailler dans notre vie quotidienne, afin qu'ils deviennent réalité.

Lorsque nous pensons que nous « savons », nous devrions être paisibles en toutes situations. En se reliant au système de la nature et aux énergies , une personne devient ritualiste. Ceci est très important. Si nous quittons ce chemin, nous ne recevons plus l'aide et le support de la nature. Le système inférieur doit s'accorder au système supérieur. Le fait de suivre son propre chemin individuel est de l'ignorance, de l'irresponsabilité. Le fait de suivre la Croix Cardinale est un grand rituel. Ceux qui sont accordés à elle expérimentent une merveilleuse expansion de conscience.

Le cancer est un signe ou la lune est à domicile. L'Ange Solaire qui entre dans le système en Bélier vibre avec le son cosmique plein de feu RA. C'est l'un des plus anciens sons connus du genre humain. Il fut connu sur le continent américain et en Asie – dans toutes les civilisations anciennes, le Soleil était appelé RA. Lorsque les gens sont devenus familiers avec la signification du son et les énergies que le son représentait, ils ont nommé l'Ange Solaire RA.

Notre objectif devrait être de travailler sur nos obligations, de neutraliser les mauvais angles afin d'ériger des angles droits, afin de poser des objectifs d'avancement.

L'équateur forme la ceinture atour de la terre. Le Maître a mentionné qu'il serait préférable de porter la ceinture directement à la hauteur du nombril. L'or serait un très bon matériel pour cela. Lorsque la ceinture est portée au dessus ou en dessous du nombril, les énergies sont mélangées. La Terre reçoit toutes les énergies à travers la ceinture, de la même manière, le corps doit être bien préparé afin de pouvoir mieux recevoir.



Le Solstice d'Eté apporte ces énergies, et durant les 90 jours suivants, nous devons vivre la vie dans une complète conscience.

Du Cancer à la Balance, le corps peut se transformer. Si la transformation à lieu, il y a l'épanouissement. Le Balance est la fleur. Alors la lumière de l'âme peut mieux s'exprimer à travers le corps. Si ce n'est pas le cas, le corps tend de plus en plus vers le matériel. Il est important de voir les vertus se miroiter dans la personnalité, et d'absorber les qualités positives avec nos yeux et d'ignorer les négatives. De toute façon, tout est divin. La loi est d'inclure et non d'exclure.

Une bonne discipline nous aide à obtenir un bon corps qui soit coopérant et capable de faire son travail. S'il y a une crise, on devrait apporter la subjectivité dans l'objectivité afin de rester stable. Nous devrions graduellement obtenir à une telle stabilité. Les exercices de respiration, les exercices avec les sons et les couleurs sont de bons aides sur le chemin. Le fruit intérieur doit se séparer de la peau ou de la pelure extérieure. Le fruit intérieur a bon goût, mais pas la pelure ou la peau. C'est ainsi avec les être humains. L'homme extérieur n'est qu'une protection pour l'homme intérieur. La Terre a une croûte. Le fruit est Vénus. En nous, il y a également une partie vénusienne. Nous vivions dans l'aspect de la peau, mais pas dans l'aspect du fruit.

Ce que Saturne, le grand-père parmi les planètes, nous conseille devrait être valable pour nous. Il n'autorise aucune absence de discipline. Il nous montre les dangers et les obstacles, dans notre être, qui sont bien plus dangereux que ceux que nous connaissons. Afin de pouvoir les surmonter, l'Enseignant nous aide, il nous montre la lumière dans l'obscurité et nous donne la force. La pleine lune du Cancer – la pleine lune de l'Enseignant- est une bénédiction spéciale, parce que l'Ange Solaire entre dans nos cœurs durant le Solstice d'Eté.

Au plus l'être humain devient un ritualiste, au plus il entre dans la subjectivité, et au plus il entre dans le monde subtil et en reçoit ses enseignements. Maître D.K. dit que chacun est capable de se transformer. Servir le monde qui nous entoure et faire des actes de bonne volonté sont les pré-requis de base pour attirer la lumière. « La porte s'ouvrira à ceux qui suivent l'esprit d'offrande ». Au plus nous servons, au plus nous recevons la connaissance de l'intérieur. C'est important ! Ne pas offrir de façon irresponsable, ne pas offrir à ceux qui ne sont pas dans le besoin. Les lieux sacrés, les signes sacrés, les anniversaires des Maîtres ont une signification spéciale et devrait recevoir notre attention. Lorsque la nature souhaite informer, cela se révèle. Tout ce qui est à l'extérieur est aussi à l'intérieur.

A travers sa présence, le Maître K. Parvathi Kumar nous a offert un cadeau très spécial, et nous le remercions du fond du cœur pour son travail magistral. Puissions-nous voir Le Maître dans tout ce qui Est et accepter l'amour et la force qu'Il nous donne afin de nous permettre de les traduire en action.

Je voudrais mentionner des activités et les festivités qui ont contribués à cette vie de groupe paisible, harmonieuse et joyeuse.

A côté des deux rituels du feu, de la session de questions- réponses, il y eut deux rituels afin d'introduire les enfants dans l'écriture et leur donner un nom.

Le Maître expliqua le premier rituel de la manière suivante : L'enfant doit s'asseoir sur le côté droit (la cuisse droite) du Maître (qui représente le Sagittaire, l'aspiration pleine de feu). Le Maître prononce le son OM et C.V.V. dans l'oreille gauche de l'enfant. L'enfant répète les sons et les écrit ensemble avec la main du Maître sur un papier ou une ardoise. Les deux utilisent la main droite. Ensuite le Maître béni l'enfant en mettant du riz mélangé à du curcuma sur la tête de l'enfant.

Cinq enfants passèrent le rituel où un nom est donné à l'enfant.



L'assemblé annuelle du WTT Allemagne prit place, et deux livres furent présentés en langue allemande, « Ätherkörper » (Le corps ethérique – Etheric Body) et « Klang » (Le son – Sound).

Susanne et Johannes firent une présentation power-point du tour au Mont Kailash en août 2009, auquel des membres du groupe participèrent. Ils montrèrent des photos fascinantes nous rappelant des images de

Nicholas Roerich. Plus tard le Maître mentionna le fait qu'un tel voyage est très utile et que la Hiérarchie dans les Himalaya verrait tous ceux qui y sont.

Le dimanche soir se termina avec un programme musical d'un très bon niveau, et ce fut un dommage que nous n'ayons pas plus de temps disponible à y consacrer. Jósé-Antonio de Zambrano et trois de ses enfants, ainsi que le Dr. Christoph May et Jürgen Baron jouèrent au piano, au violon et à la guitare et nous enchantèrent avec cette belle musique.

La vie de group fut conclue le lundi, le jour du Solstice d'Eté, avec une méditation après le repas de midi. Le Soleil entra en Cancer à 13h28 exactement. Afin de rentrer dans ces énergies, nous avons médité ensemble, en présence du Maître, et ensuite, nous nous sommes tous quitté avec l'espoir de se revoir à nouveau bientôt.

Doris Tuminski (WTT Bünde).

i



# Fenêtre pour le Service Mondial Nouvelles et Activités (apports bienvenus)

Rapport du groupe : Allemagne

Nom du Groupe: WTT – Groupe de Bünde

Contact: Julieta Nahúm de Kröhnert – Reiner Kröhnert

Adresse: Schluchtweg 15, PLZ 32257, Bünde

**Tel:** ++49 +5223-63539

**E-Mail:** julieta-reiner@online.de; kinderausargentinien@hotmail.de

Site web: www.kinderausargentinien.com

## Activités :

Les activités suivantes sont menées par les différents membres du groupe:

Travail de soin dans un hôpital à Bielefeld ainsi que le travail correspondant de relation publique (enseignements, conférences d'informatives, etc.)

Soin apporté à des enfants profondément blessés, provenant de zones en crises, qui sont soignés sur le plan médical dans notre hôpital lo cal.

Travail avec des enfants et des plus jeunes dans l'école, par la construction d'une cafétéria, d'exercices de Yoga Asanas, le Qi Gong, des massages avec le son et les mantrams.

Distribution de nourriture à des personnes dans le besoin et solitaires. Etablissement d'une base de données de remèdes homéopathiques qui sera rendue disponible à toute personne intéressée dans les alentours.

Travail de traduction pour le magazine Paracelse ainsi que d'autres activités du WTT.

Développement et entretien des contacts internationaux entre les jeunes en Europe.

Support donné à l'association « Les enfants d'Argentine ».

En juin 2009, nous avons été bénis par la visite du Maître ainsi que de son épouse. Ils ont passé la nuit à Bünde, et le jour suivant ils ont fait un rituel du feu.

D'autre part, il y a des rencontres régulières pour des méditations, des rituels ainsi que du travail de guérison.



# Extraits des Enseignements SRI SUKTAM

La Nature et les Caractéristiques de la Mère du Monde, Partie XXX Dr. Sri K. Parvathi Kumar Vie de groupe de Wengen, Suisse, mai 2002

## Dixième Hymne

MANASAH KAMAM AKUTIM VACHAH SATYAM ASIMAHI PASUNAGUM RUPAM ANNASYA MAYI SRIH SRAYATAM YASAHA

Dans le 10ème, le 11ème et le 12ème hymnes, il y plus une présentation narrative que symbolique. Le 10ème hymne parle de la visualisation et de la réalisation de la lumière dans certains aspects substantiels liés à notre vie.

Ceci est une pratique fondamentale qui est recommandée par tous les enseignants : voir chaque forme comme une forme de lumière. Alors nous nous habituons à voir la lumière, peu importe ce que nous voyons. Lorsque nous voyons les monts enneigés, nous sommes attirés. Lorsque nous voyons un lotus blanc, un cheval blanc, un chien blanc, une colombe blanche, un lapin blanc, tout ce qui est blanc est attirant, parce que de manière inhérente l'âme est de couleur blanche brillante.

Afin de nous permettre d'atteindre les sphères de lumière, il y a une suggestion dans cet hymne. Dans la règle 10 de « la Magie Blanche », le Maître Djwhal Khul donne également un paragraphe très simple qui parle du fait de voir la lumière dans chaque forme qui nous entoure, parce que la forme est un voile, la couleur est un voile et que la lumière en est la manifestation réelle. La lumière de l'âme à l'habillement de la couleur et de la forme, et l'occultiste se doit de se souvenir de la lumière en toute forme. L'entièreté des écritures de la « Bhagavata » est basée sur ce principe fondamental qui est de voir la lumière partout dans la forme, comme elle apparaît en tant que substitut de la lumière. Dans la création, la vérité est substituée, et nous devons restituer l'original à la place

du substitut. Ceci est une pratique fondamentale pour de l'occultisme.

Ici, dans cet hymne, l'adorateur dit Manasah – du mental Kama – désire Akutim – la curiosité

Le mental a une nature curieuse, une nature interrogatrice, et dans le mental objectif réfléchit depuis l'entourage ce que chaque personne nécessite, et cela c'est le désir. Principalement, l'activité du mental est de désirer et d'être curieux de connaître. Le mental propose que chaque fois qu'il y a la naissance d'un désir et de la curiosité de connaître, qu'ils puissent être considérés comme des germes de la lumière. Lorsque nous voyons la lumière dans le désir et que nous voyons la lumière dans les choses que nous souhaitons connaître, nous ne nous éloignons pas du but de la vie. C'est une pratique en soi. De la sorte, le mental est régularisé, lorsque nous voyons la lumière et lorsque nous en parlons. Cela fait aussi partie de notre invocation du soir : « May the light in me be the light before me, may I learn to see it in all, may the sound I utter reveal the light in me » (Puisse la lumière en moi être la lumière devant moi, puisais-je apprendre à la voir en tout, puisse le son que je prononce révéler la lumière en moi). Chaque fois que nous la disons, c'est une activité de lumière uniquement.

Si nous prononçons consciemment, nous serons plus près de la vérité, et si nous tentons de prononcer quoi que ce soit d'autre que la vérité, le niveau de vérité en nous nous rappellera : «Vous ne dites pas la vérité ». Celui qui écoute peut ne pas savoir que vous ne dite pas la vérité, mais une personne qui parle consciemment sait qu'elle ne dit pas la vérité. Si nous sommes manipulateurs dans nos paroles, le manipulateur sait qu'il est en train de manipuler, parce que la vérité ne meurt pas, et continue à rappeler à celui qui parle. La conscience est toujours là pour dire à la personne qui parle qu'elle ne dit pas la vérité, il ne dit pas ce qui est juste.

Juste pour faire offense ou pour se défendre, il n'importe pas aux gens de ne pas dire la vérité, et alors le jeu continue à se défendre, et parfois, si la défense n'est pas adéquate, alors cela devient l'offense. L'offense est

le meilleur moyen de défense. C'est ainsi que nous tentons de supprimer la vérité. Mais celui qui le fait le sait. Lorsque nous manipulons nos paroles, nous comprenons que nous tentons de manipuler la Mère, et personne ne peut manipuler la Mère, et en conséquence le manipulateur est manipulé. Le monde entier, aujourd'hui, croit en la manipulation afin d'obtenir certaines choses pour leur profit personnel, afin de se protéger soi-même des autres, et d'assurer que ce qu'il a gagné n'est pas perdu. Il y a tellement de manière par lesquelles la langue est utilisée. Il n'y a que la langue qui peut se tordre, rien d'autre dans la création ne le peut. Ici, le chercheur recherche la présence de la Mère, et dès lors il prend la résolution d'être responsable quant à l'utilisation de la parole. La doctrine est très claire et très fondamentale : Dites la vérité agréablement ! Si la vérité n'est pas plaisante, essayez de trouver les mots pour la présenter d'une manière qui soit plaisante. Ne la présentez pas avec une langue acide. Cela blesse l'être. C'est pourquoi phrase suivante dit : Dites la vérité de manière plaisante. Ne parlez pas de manière désagréable, même si c'est la vérité. Ne dites pas de manière plaisante la non vérité! Parfois, pour faire plaisir à l'autre, nous disons des choses qui ne sont pas vraies. Nous n'avons pas à utiliser des paroles en plus jusqu'au point de ne pas dire la vérité pour faire plaisir à quelqu'un. Si nous avons travaillé avec les gens, nous essayons de les flatter, et une bonne part de ces flatteries n'ont pas de vérité en soi. C'est seulement pour flatter l'autre personne et vos affaires soient faites. C'est ainsi qu'une parole sociale plaisante est développée par des hommes qui donne à la vérité un « go by » (good by au revoir).

Srîyam (qui cause la splendeur) ».

## A suivre

Ce texte n'a pas été revu par l'auteur et peut contenir des erreurs.



Paracelsus Health & Healing (Paracelse- Santé et Guérison)

Les Feux du Corps

« La maladie est inconnue pour l'homme qui absorbe et distribue le prana (force vitale) avec justesse », dit la science occulte. Tous les médecins, les travailleurs de la santé et de la guérison doivent réfléchir à cela. Lorsque l'affirmation citée ci-dessus sera bien comprise, il y aura un changement de base dans l'approche médicale des traitements curatifs et préventifs.

Pour comprendre l'affirmation citée ci-dessus, le travail des différents feux à l'intérieur du corps doit être compris. Tandis que le Prana est considéré comme une chaleur active et radiante et un feu reçus du soleil et de la planète, les corps humains consistent en d'innombrables cellules où il y a une chaleur latente et du feu. Lorsque le feu radiant actif trouve son mélange avec le feu latent des cellules du corps, la santé est établie. Le feu latent est la base de la vie, tandis que le feu actif est stimule et anime une telle vie. Le feu latent est la vie de la cellule ou atome sphéroïdal. La vie se meut dans ces cellules comme chaleur avec un mouvement rotatif. Le feu actif, le prana, et la force conductrice des formes cellulaires du corps. Cela anime le corps et fait même évoluer la forme. C'est dans ce corps de feu double que l'homme existe comme feu du mental.

Le feu pranique et le feu cellulaire sont en interaction constante causant le développement de la matière du corps par le biais de la friction. Lorsqu'un prana abondant est invoqué, reçu et distribué dans le système entier, les impuretés dans les cellules du corps sont nettoyées grâce à l'interaction entre la chaleur latente de la cellule et la chaleur active du prana. La chaleur latente dans la cellule est du feu emprisonné par la matière qui l'entoure. Lorsqu'il reçoit un support externe, il acquiert la force nécessaire pour briser l'inertie de la matière. Tout comme le poussin dans l'œuf brise la coquille pour grandir lorsqu'il reçoit un supplément de chaleur de la poule. Le feu pranique est comme la poule et le feu de la cellule est comme le poussin. Ce dernier a besoin du support du dernier pour grandir et pour sa santé.

Dans le corps physique, ces feux sont centralisés à la base de la colonne. Ils sont situés à un point à l'extrémité de la colonne. Ce point de chaleur irradie dans toutes les directions utilisant la colonne vertébrale comme un canal. Il a une connexion spéciale avec la rate, cette dernière étant le pourvoyeur de force pranique.

Dès lors le bon fonctionnement de la colonne et de la rate sont d'une grande importance pour le bien être physique de l'homme. Lorsque la rate est libre des congestions dont elle souffre et lorsque la colonne vertébrale est bien ajustée et alignée, il y aura un flux libre et un mélange des deux feux ce qui aura pour résultat une condition saine. Dans ce cas, le corps physique dense ne souffrira que de petits ennuis.

Un Maître de sagesse compare ce point de la colonne à un fourneau brûlant et le feu pranique au carburant qui fait brûler le feu dans le fourneau. Un apport approprié de carburant gardera le fourneau incandescent. Dans la science occulte, on considère donc que le secret de la santé en nous est le mélange du feu actif et du feu latent. C'est le domaine où la science et la science occulte pourraient se rencontrer pour trouver des solutions à la maladie.

Dr. K. Parvathi Kumar

Extrait de : Paracelsus – Health and Healing

Par un abonnement, vous soutenez cet important travail (77€/ an)

\*Contact: Paracelsus-Center, Wasenmattstr. 1, CH-8840 Einsiedeln

Tel.: +41-554220779, Fax: +41-554220780,

E-Mail: info@paracelsus-center.ch Web: www.paracelsus-center.ch

## La Section des Enfants

# La Doctrine de l'Ethique.

Ne sélectionnez pas des fruits immatures. Ne ridiculisez pas des personnes de la famille. Ne vous retirez pas des crises. Ne transgressez pas les injonctions de l'Enseignant.

Chers enfants,

Vous êtes familiers avec les chats et les chatons. Le chat prend bien soin de ses chatons jusqu'à ce que le chat sente que les chatons peuvent se débrouiller par eux-mêmes indépendamment. Lorsque le chat saute, les chatons essaient de sauter. Dans ses efforts, ils tombent. Mais alors le chat revient pour aider les chatons. Il aide aussi les chatons en les plaçant dans des endroits sûrs et secrets jusqu'à ce qu'ils puissent faire face à l'environnement. La tradition dit que le chat change la résidence des chatons sept fois avant que les chatons ne deviennent indépendants. Ainsi prend—il soin des chatons.

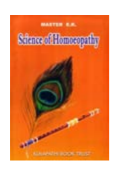
Les livres de sagesse disent qu'un enseignant est comme un chat qui prend soin de l'étudiant de stade de conscience en stade de conscience jusqu'à ce que l'étudiant atteigne les sept stades de conscience. Par là l'être humain grandit dans son complet potentiel.

Chercher un tel enseignant dans votre mère, père, professeur d'école et autres qui vous conseillent avec amour. Si vous suivez leurs conseils, vous êtes en sécurité comme les chatons.

Dr. K.Parvathi Kumar

<sup>\*(</sup>De l'éditorial du Dr Kumar sur le site web : www.jugendforum-mithila.de)



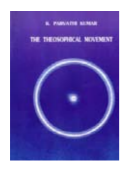


The Science of Homoepathy (La Science de l'Homéopathie) Le Docteur E.Krishnamacharya (Maître E.K.) avait une riche expérience de pratique et d'enseignement de l'homéopathie. Le World Teacher Trust (La Société de l'Enseignant du Monde) qu'il a fondé, a établi plus de 100 dispensaires gratuits en Inde qui traitent régulièrement des milliers de patients avec des remèdes homéopathiques et ayurvédiques.

Ce petit livret contient les notes d'enseignement qu'il

a utilisées au fils des années. Il avait une riche expérience dans la pratique et l'enseignement de l'Homéopathie. Les définitions de la santé, des symptômes, des maladies aigues et chroniques et leurs traitements ainsi que l'étude des principes de base de l'homéopathie sont donnés d'une façon claire et impressionnante.

Ekkirala Krishnamacharya :The Science of Homoepathy Copies: The World Teacher Trust, info@worldteachertrust.org



# The Theosophical Mouvement (Le Mouvement Théosophique)

La Hiérarchie Planétaire s'est extériorisée durant ces cents dernières années à travers des initiés comme H.P.B., A.A.B., Maître CVV et Maître E.K. Le Plan Divin tel qu'il fonctionne sur terre est dévoilé. L'universalité de la vérité et ses schémas de manifestation sont exprimés en langues occidentales pour déployer le concept de la fraternité humaine. Il y a le

mouvement de la Théosophie en un ordre de H.P.B., A.A.B., Maître CVV et Maître E.K. Ce livre contient en bref le mouvement théosophique depuis 100 ans. C'est un exposé dans les Missiones en Argentine par le Dr. K.Parvathi Kumar en 1992.

Dr. K. Parvathi Kumar: The Theosophical MouvementCopies: The World Teacher Trust, info@worldteachertrust.org

## Dates Octobre/Novembre 2010 astrologiquement importantes

| 23.10.         | 03:36 | O Pleine lune de la Balance                                                                                                                                   | 0       | 29°33′ <u>∽</u> /     | D    | 29°33  | 3'T              |
|----------------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-----------------------|------|--------|------------------|
| ħ              | 14:35 | ⊙ → 111, / Entrée du soleil dans le Scorpion                                                                                                                  |         |                       |      |        |                  |
|                |       | ⊙ en 11, – Chaque soir en Scorpion: Allun                                                                                                                     | ne i    | une lumière           | р    | endar  | nt les           |
|                |       | heures du crépuscule à l'entrée et adore la                                                                                                                   | fo      | rce de serpe          | ent  | t Kund | dalini           |
|                |       | qui s'enroule autour de la tige du centre de l                                                                                                                | oas     | e                     |      |        |                  |
|                |       | ⊙ en 11, – Chaque lundi (25.10., 01.11., 08.1                                                                                                                 | 1., 1   | 5.11., 22.11.         | ):   |        |                  |
|                |       | Contemplation sur Šiva, le 1er Logos cosmiqu                                                                                                                  | ue      |                       |      |        |                  |
| 30.10.         | 03:33 | • 8 <sup>e</sup> phase de la lune décroissante comm.                                                                                                          | 0       | 06°31′∭,∕∑            | )    | 00°31  | <b>ા</b> ડી      |
| <sup>‡</sup> ለ |       | (Fin le 31.10. à 01:52h)                                                                                                                                      |         |                       |      |        |                  |
| 31.10.         |       | Fin de l'heure d'été (MEST 03:00h → MET 02:00h)                                                                                                               |         |                       |      |        |                  |
| 01.11.         | 20:16 | Début de la 11 <sup>e</sup> phase de la lune descend.                                                                                                         | 0       | 09°16′ 1∭₄/           | D    | 09°16  | 51117            |
| D              |       | Contemplation sur OM NAMA ŠIVÂYA (Fin le                                                                                                                      | 02.1    | 1. à 17:28h)          |      |        |                  |
| 05.11.         | 08:32 | Début de la phase de nouvelle lune                                                                                                                            | 0       | 12°47′ 1∏₄/           | D    | 00°47  | 7'Щ,             |
| Q              |       | Nouvelle lune du Scorpion: Contemplation                                                                                                                      | ı su    | ır «La Prome          | SS   | 2»     |                  |
| 06.11.         | 05:52 | Nouvelle lune du Scorpion                                                                                                                                     | 0       | 13°40'M, /            | D    | 13°40  | o'M,             |
| 07.11.         |       | Jour de bonne volonté, anniversaire du Mai                                                                                                                    | tre     | KPK                   |      |        |                  |
| 13.11.         | 04:30 | O Début de la 8 <sup>e</sup> phase de la lune ascend.                                                                                                         | 0       | 20°39'11, /           | D    | 14°39  | 9'≈              |
| <sup>‡</sup> ለ |       | (Fin le <b>14.11</b> . à 06:51h)                                                                                                                              |         |                       |      |        |                  |
|                | 09:54 | Début de la 23 <sup>e</sup> constellation Dhanishta                                                                                                           |         |                       | D    | 17°21  | l' <b>≈</b>      |
|                | 21:00 | Méditation de Dhanishta (Fin de la const. de Dh                                                                                                               | anis    | shta le <b>14.11.</b> | à 1  | 2:46h) | )                |
| 16.11.         | 11:52 | Début de la 11 <sup>e</sup> phase de la lune ascend.                                                                                                          | 0       | 23°58′M, /            | D    | 23°58  | 3 <del>'){</del> |
| o d            |       | Contemplation sur OM NAMA ŠIVÂYA (Fin le                                                                                                                      | 17.1    | 1. à 14:06)           |      |        |                  |
| 20.11.         | 18:07 | Début de la phase de la pleine lune                                                                                                                           | $\odot$ | 28°16'∭, /            | D    | 16°16  | 5'Y              |
| ħ              |       | Vénère le 1 <sup>er</sup> rayon cosmique, le Seigneur                                                                                                         | Šiv     | a, et chante          | e le | e man  | tram             |
|                |       | de 5 syllabes OM NAMA ŠIVÂYA                                                                                                                                  |         |                       |      |        |                  |
| 21.11.         | 18:27 | O Pleine lune du Scorpion                                                                                                                                     | 0       | 29°18′∭, /            | D    | 29°18  | 3' <b>ठ</b>      |
| 22.11.         | 11:14 | 3                                                                                                                                                             |         |                       |      |        |                  |
| D              |       | ⊙ en 🗸 – Chaque matin: Utilise les deux h                                                                                                                     | eur     | es avant l'au         | ıbe  | e poui | r une            |
|                |       | pratique spirituelle intense – particulièrement pendant les 13 pre<br>degrés du transit du Soleil.<br>⊙ en ⊀ – Chaque jeudi (25.11., 02.12., 09.12., 16.12.): |         |                       |      |        |                  |
|                |       |                                                                                                                                                               |         |                       |      |        |                  |
|                |       |                                                                                                                                                               |         |                       |      |        |                  |
|                |       | Prière de guérison et travail de guérison                                                                                                                     |         |                       |      |        |                  |
| 28.11.         | 10:38 | • 8 <sup>e</sup> phase de la lune décroissante comm.                                                                                                          | $\odot$ | 06°02′ ⊀ / ∑          | D    | 00°02  | 21117            |
| <u></u>        |       | (Fin le 29.11. à 08:33h)                                                                                                                                      |         |                       |      |        |                  |
| 01.12.         | 04:03 | Début de la 11 <sup>e</sup> phase de la lune descend.                                                                                                         | 0       | 08°48' ⊀ / ∑          | 0    | 08°48  | 3' <u>∽</u>      |
| <u> </u>       |       | Contemplation sur le Seigneur Nârâyana (Fin                                                                                                                   |         |                       |      |        |                  |
| 04.12.         | 19:52 | Début de la phase de nouvelle lune                                                                                                                            | 0       | 12°31'⊀ / D           | 000  | )°31'  | 1                |
|                |       |                                                                                                                                                               |         |                       |      |        |                  |

Toutes les dates sont en MEST (heures d'été de l'Europe centrale) jusqu'au 31.10., après en MET (heures de l'Europe centrale) du Calendrier astrologique 2010/2011«;

publié par: The World Teacher Trust - Global, Wasenmattstr. 1, CH-8840 Einsiedeln

## LA GRANDE INVOCATION



Formons le cercle de bonne volonté. **Omnia vincit Amos** (l'Amour vainc toutes choses) Du Sud par l'Amour, qui est pur, De l'Ouest, par la Sagesse qui est vraie, De l'Est, par la Volonté qui est noble. Du Nord, par le silence qui est d'or. Puisse la Lumière rendre belles nos vies. Oh! Hiérophante de notre rite, Que son Amour rayonne. Omnia vincit Amos (l'Amour vainc toutes choses) Nous nous inclinons en hommage et en adoration. Devant la Hiérarchie glorieuse et puissante, le gouvernement interne du monde, Et devant son joyau exquis, l'Etoile de la Mer, la

Mère du Monde. Du point de Lumière dans la Pensée de Dieu, Que la Lumière afflue dans la pensée des hommes. Que la Lumière descende sur la terre. Du point d'Amour dans le Cœur de Dieu, Oue l'Amour afflue dans le cœur des hommes. Puisse le Seigneur revenir sur Terre. Du centre où la Volonté de Dieu est connue, Que le Dessein guide le faible vouloir des hommes! Le Dessein que les Maîtres connaissent et servent. Du centre que nous appelons la race des hommes, Que le Plan d'Amour et de Lumière s'épanouisse, Et puisse-t-il sceller la porte de la demeure du mal. De l'Avatar de Synthèse qui est omniprésent. Que son énergie se déverse dans tous les

règnes. Puisse-t-II élever la terre iusqu'aux Rois de Beauté. Les fils des hommes sont un, et je suis un avec eux. Je cherche à aimer, non à haïr. le cherche à servir et non à exiger le service dû. Je cherche à guérir, non à blesser. Puisse la souffrance apporter sa juste récompense de Lumière et d'Amour. Puisse l'âme. dominer la forme extérieure, et la vie, et toute circonstance. Et révéler l'Amour qui gît sous les événements du temps. Que la vision et l'intuition viennent. Puisse le futur se révéler. Puisse l'union intérieure triompher et les divisions extérieures cesser. Puisse l'Amour prévaloir et tous les hommes s'aimer.

Master D.K



Tavahamagna Uthibhir Mitrasya Cha Prasastibhihi Dwesho Yuto Sa Duritat Uryama Martyanam

Oh Seigneur Agni !
Tu es l'ami de tous.
En te vénérant,
Les humains recevront ta protection.
Puissent-ils être élevés hors de leur malveillance
Et de leurs pensées et actions malveillantes
Dans le royaume de gloire.
Puisse-t-il en être ainsi.

## Commentaire:

Le feu est en tous. Personne n'existe sans feu à l'intérieur et feu autour. Le feu protège la vie de l'intérieur, mais le feu à l'extérieur peut dé truire la vie. La colère, la Haine et l'hostilité est le feu que l'être humain émet régulièrement à travers sa nature, sa pensée et son action. Aussi, il faut vénérer le feu pour qu'il brûle la malveillance dans l'humanité et l'élève dans les splendeurs de la vie, qui est aussi un aspect du feu. En fait, c'est le besoin de l'heure. Lorsqu' autant de travailleurs de bonne volonté vénèrent le feu avec cette attitude, la crise de l'époque actuelle peut être dissoute.