# La Lettre de Vaisakh



HAMSA SIVA SOHAM

 $\frac{\Omega}{\Omega}$ 

# Balance 2024 Thula

Lettre No. 6 / Cycle 38 — du 22 septembre au 23 octobre 2024 Le World Teacher Trust - Global



Puisse la Lumière en moi être la Lumière devant moi Que je puisse apprendre à la voir en tous.

Puisse le son que je prononce révéler la lumière en moi Que je puisse l'écouter tandis que les autres parlent.

Puisse le silence être présent en moi et autour de moi, Le silence que nous rompons à chaque instant,

Puisse-t-il combler l'obscurité du bruit que nous faisons Et le convertir en la Lumière de notre arrière-plan.

Que la vertu soit la force de mon intelligence,
Que je puisse atteindre la réalisation,
Que mon dessein s'inscrive dans le dessein de notre terre, Que mon
plan soit un épitomé du Plan Divin.

Puissions-nous dire le Silence sans le rompre. Puissions-nous vivre dans la conscience de l'arrière-plan. Puissions-nous exprimer la lumière sous forme de joie. Puissions-nous être dignes de trouver une place au sein du Royaume Eternel OM.



## Table des matières

| Invocation du Maître E.K                                       | 2    |
|----------------------------------------------------------------|------|
| Prière de l'Année                                              | 4    |
| Message du mois                                                | 5    |
| Message de l'enseignant                                        | 6    |
| Les expressions du Seigneur Krishna                            | 7    |
| Le Seigneur Maitreya                                           |      |
| Le Maître Morya - Maruvu Maharshi                              | 9    |
| Le Maître Kut Humi - Devapi Maharshi                           | . 10 |
| Message du Maître E.K                                          | . 12 |
| Message du Maître C.V.V                                        |      |
| Les Enseignements de la Sagesse de Vidura                      | . 16 |
| Saraswathi                                                     | . 15 |
| Hanuman                                                        | . 16 |
| Sur la Doctrine Secrète                                        | . 17 |
| Saturne                                                        | . 18 |
| Le Discipulat                                                  | . 19 |
| Vie et Enseignements du Maître Jésus/Le Son/OM Namo Narayanaya | . 20 |
| Lignes Directrices /Sur la Guérison                            | . 24 |
| Sanat Kumara                                                   | . 28 |
| Septième Rayon et Magie                                        | . 29 |
| Rencontres Éclairantes                                         |      |
| Uranus                                                         | . 32 |
| Vishnu Sahasranama                                             | 35   |
| Paracelse - Santé et Guérison                                  | . 38 |
| La Hiérarchie Féminine                                         | . 41 |
| Histoire pour les Jeunes                                       | . 43 |
| Fenêtes pour le Service Mondial                                | . 45 |
| Image du Mois                                                  | . 47 |
| Revue de Livres                                                | . 48 |
| Jours astrologiques importants                                 | . 51 |
| La Grande Invocation                                           | 53   |

Le Dr Sri K. Parvathi Kumar fut le Président du "World Teacher Trust" et le Fondateur de la "Lettre de Vaisakh". Les Enseignements donnés au nom des Maîtres sont tous des pensées-semence exprimées par eux. Ils sont élaborés et décrits pour faciliter la compréhension d'un membre moyen du groupe.

#### Contact: Le World Teacher Trust - Global

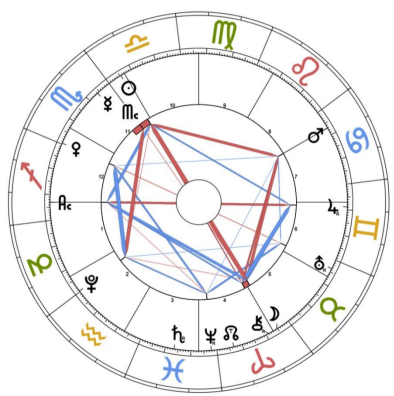
La "Lettre de Vaisakh" est disponible en français, anglais et allemand : info@worldteachertrust.org ; en espagnol : vaisakh@wttargentina.org (WTT Argentine) et info@wttes.org (WTT Espagne); en Portugais brésilien : brasil@worldteachertrust.org

# Prière de l'Année 2024-2025

Vena, le Gandharva, efface les images du mental subconscient sur les murs de ma nature avec les hiéroglyphes du son Émanant de sa lyre à sept cordes.

> Le Serpent « K » perd sa peau. Les images du Karma passé sur les murs de sa peau sont pelées. Le Karma est neutralisé.

#### Meditation Occulte 31-32



Pleine Lune de la Balance, 17 octobre 2024, 01:26 CEST (UTC + 2)

# Message de la Balance ←

# Balance - Crise d'équilibre, d'harmonie et de choix Comment faire le bon choix ?

La Balance est l'un des trois signes (Lion, Balance, Capricorne) de crise (et d'épreuve) :

- 1. Lion, la crise de l'individualisation,
- 2. Balance, la crise de l'Équilibre
- 3. Capricorne, la crise de l'Initiation.

La Balance est le signe de l'équilibre et de l'harmonie, le signe des relations le « Tu » de la relation « Je » (Je et Tu). La Balance est la balance, cherchant l'équilibre entre deux.

Entre les âges (que nous sommes actuellement, entre Poissons et Verseau), la Balance entre dans notre monde offrant à l'humanité l'invitation à l'équilibre, à l'harmonisation et aussi à faire un choix. Entre les âges, les polarités se révèlent - les anciennes et les nouvelles méthodes. La Balance demande à l'humanité de choisir entre les deux. Ces deux-là deviennent des forces opposées - représentant les anciennes méthodes et croyances et les nouvelles voies inexplorées de la connaissance.

Une force doit être abandonnée à l'autre (par exemple - la personnalité abandonnée à l'âme ou vice versa). C'est ce que la Balance doit choisir qui conduit l'humanité à sortir de la crise, nous faisant passer d'un état de chaos à un état d'autonomie, d'équilibre et d'équilibre.

#### Pensées Semences Méditatives

Chaque mois, alors que la Terre est baignée dans la lumière d'une constellation (signe) spécifique et dans la lumière d'un ou plusieurs rayons, vagues de lumière de la Grande Ourse, des informations et des opportunités sont données à l'humanité. L'objectif est d'accélérer le processus évolutif en cours dans lequel vit l'humanité. La tâche de distribuer cette information (lumière) à l'humanité est confiée au Nouveau Groupe des Serviteurs du Monde. Chaque mois, les informations offertes, projetées sur la Terre à travers la Lumière, sont distillées dans deux pensées-semences méditatives - une pour ceux qui construisent la personnalité, qui n'est qu'une étape de développement nécessaire représentant ceux sur la Croix Mutable, la Croix de la Personnalité.

, et un pour ceux dont la personnalité est dirigée par l'Âme - sur la Croix Fixe, la Croix de l'Âme.

Pensées Semences de la Balance

Pensée semence de la personnalité : Que le choix soit fait.

Pensée semence de l'âme : Je choisis la voie qui mène entre deux grandes lignes de force.

#### Choix

L'humanité, à travers les expériences de la vie, apprend à choisir. Il y a toujours une telle tension avec la Balance. Choix entre deux réalités - la personnalité ou l'âme. La tension continue avec la Balance, construisant la personnalité jusqu'à ce qu'un bon jugement et une bonne utilisation de l'Amour soient cultivés. C'est pourquoi les Balance ont souvent autant de relations. Ils apprennent par la relation à avoir un jugement juste et à cultiver l'Amour.

#### La Voie

La « voie » est le chemin qui « nécessite le développement de valeurs (Vénus) et le pouvoir d'utiliser correctement la faculté d'équilibrage et d'analyse de l'esprit ». (C'est aussi Vénus, Rayon 5).

L'utilisation juste et équilibrée de l'esprit mène à l'Amour Pur et à la Raison Pure (qualités intuitives bouddhiques). Cela conduit à l'alignement avec la Volonté de Bien (plan Atmique et Shamballa « Où la Volonté de Dieu est connue »). Lorsque nous nous alignons sur la Volonté de Bien (qui devient la Bonne Volonté dans l'humanité), le bon choix est toujours fait.

Par conséquent, en Balance, à partir de ces informations menant à la connaissance (une tâche du Verseau), et avec une intention profonde, nous nous alignons sur la Volonté de Bien. C'est très subtil. Il faut utiliser la petite volonté, être disposé, puis utiliser l'esprit subtil et équilibré pour découvrir et décoder les pensées semences.

Avec cette compréhension, nous devrions entrer dans un champ d'action, manifestant la synthèse ci-dessus comme une activité dans le monde.

# Rappel

Les enseignements de sagesse pour la Balance nous rappellent : « Le bon choix est toujours fait lorsque nous nous alignons sur la Volonté de Bien. »



**Grand Service** 



Méditez sur l'unité de tous, en particulier pendant les terribles jours de discorde. De nombreuses idées qui sèment la discorde ont envahi le monde. Il faut chercher le fil conducteur de tous les concepts. Une nouvelle division ne doit pas être autorisée. L'heure est désormais à l'unification. Il faut se préparer à l'unification. Ce n'est pas un conseil mais une aide immédiate. Aidez à harmoniser l'humanité divisée. C'est là que réside le concept de Grand Service.

Compilé par Ludger Philips



Johann Elert Bode (1747-1826) : Balance

# Les Expressions du Seigneur Krishna



Encore une fois, je me demande : comment sais-tu que tu es heureux ? C'est seulement par une expérience sans attente ni anticipation de quoi que ce soit. L'attente et l'anticipation sont des cristaux de bonheur mais coincés. Ils devraient se dissoudre dans votre véritable état de bonheur. Il n'y a rien de plus grand, de plus élevé ou de plus utile, parce que vos concepts de grandeur, de hauteur et d'utilité ont disparu, dissous dans le bonheur. Une certaine quantité de chagrin peut-elle vous sortir de cet état ?

L'absence de chagrin ne signifie pas l'absence de cause objective. Les causes objectives vont et viennent comme des incidents se succèdent, mais votre bonheur est éternel. C'est le Yoga, la Synthèse. C'est à vous d'y parvenir et il n'y a pas d'alternative. Vous voulez toujours être heureux. Ensuite, vous le pratiquez. (6,22-23). <sup>1</sup>

# SAGESSE PRATIQUE

Transformez-vous grâce à la beauté de la sagesse. Transcendez la passion de la beauté dans la forme. L'égalité et la justice sont vos instincts.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Traduit de : The Mandra Scripture. An Aquarian Rendering of Bhagavad Geeta. Kulapathi Book Trust, Visakhapatnam, India 2016, 5<sup>th</sup> edition



# Le Seigneur *Maitreya*La Communauté de Maitreya Artisanat et justice

Au cœur d'une communauté prospère se trouvent les principes de savoir-faire et de justice, qui servent de fondement à un groupe cohésif et coopératif. Des exemples, tels que les anciennes guildes, illustrent comment les communautés qui valorisent et entretiennent les compétences de leurs membres peuvent atteindre une vitalité et une cohésion remarquables. Ces guildes n'ont pas seulement amélioré les compétences individuelles ; ils ont créé un réseau de soutien qui défend la dignité et la valeur de chaque membre, contribuant ainsi aux objectifs collectifs et au bien commun.

Dans ces communautés, la reconnaissance du savoir-faire de chaque membre va au-delà de la reconnaissance de leurs compétences. Il s'agit d'affirmer leur valeur intrinsèque pour la communauté, en veillant à ce que leurs contributions soient respectées et protégées. Cette pratique est cruciale pour favoriser un environnement harmonieux où tous les membres se sentent valorisés et soutenus.

La justice joue également un rôle central dans le contexte communautaire. Cela se produit naturellement lorsque les membres de la communauté se soutiennent activement et se portent garants les uns des autres, créant ainsi un sentiment de sécurité et de confiance mutuelle. Ce soutien ne consiste pas seulement à s'entraider en cas de besoin, mais à défendre continuellement la capacité de chaque membre à apporter le meilleur de lui-même. Une telle atmosphère de soutien encourage chaque membre à mettre à profit ses forces uniques, tout en favorisant un environnement stimulant rempli de compassion et d'empathie.

Pour cultiver une telle communauté, il est essentiel d'encourager une culture où l'artisanat est vénéré et où la justice est défendue par le soutien mutuel. Cette approche valorise non seulement les contributions de chaque membre de la communauté, mais nourrit également l'esprit collectif, conduisant à un

groupe plus engagé, plus satisfait et unifié. En favorisant ces valeurs, les communautés peuvent créer un environnement stimulant qui non seulement permet la réussite individuelle, mais qui fait également progresser les objectifs et le bien-être collectifs.

Composé par Srikanth Kaligotla



Statue de Krishna inaugurée par Maître Kumar à Visakhapatnam, Inde

Maître Morya

#### Maruvu Maharshi

# Amour pour son professeur



Un disciple aspirant à devenir un Agni Yogi doit ressentir toute la puissance de la flamme de l'amour pour son Maître. Un disciple désireux d'aider à la construction des œuvres de l'Instructeur doit sauvegarder les conseils de l'Instructeur. Un disciple désireux de sauvegarder les conseils de l'Instructeur doit protéger ses paroles comme des perles.

Je dis que vous devez apprendre à affirmer l'Origine dans la beauté du cosmos en imprégnant la vie des hymnes de la Mère du Monde.

Que faire de ceux qui s'éloignent de l'Enseignement ? Laissez-les, ne violez pas leur volonté. Peut-être que les courants de la vie les emporteront à nouveau vers vos rivages. Chaque séparation est douloureuse, mais les voies de la conscience sont si variées qu'il n'est pas sage de les empêcher. Laissez l'esprit s'efforcer librement, en assumant la responsabilité de ses propres échecs. (Agni Yoga, 1929)

Compilé par Sabine Anliker



Nicholas Roerich: le Professeur (extract)



Maître Kut Humi Devâpi Maharshi

Shambala 77: Extériorisation

Souvenez-vous de Shambala, inclinez-vous devant le Seigneur Sanat Kumara et suivez le chemin du Seigneur Maitreya, l'Instructeur du monde.

Aspirants liés aux disciples, disciples liés aux Maîtres de Sagesse et Maîtres liés à l'Instructeur du Monde et Shambala - Shambala s'extériorise à travers cette association hiérarchique. Cette association est permanente. En association avec la conscience de fond, le Créateur fonctionne pour créer. De même, un Maître de Sagesse s'efforce toujours d'établir des canaux efficaces et de manifester le plan sur Terre.

Le travail de manifestation du plan divin sur Terre est mené depuis maintenant 5000 ans. C'est un grand rituel avec Shambala comme centre. De nombreuses choses divines et cachées sur cette planète sont extériorisées dans le cadre de ce rituel.

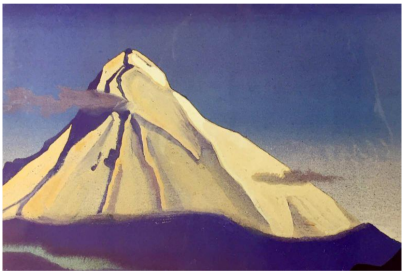
Un Maître de Sagesse et sa bande de disciples mènent toujours une vie consacrée. Les aspirants doivent s'efforcer quotidiennement de s'associer avec eux. L'effort d'association doit être fait par les aspirants! lci, un exemple est donné des petits d'un singe et de ceux d'un chat dans leurs relations avec leur mère. Un chaton est tenu par le chat tandis que le jeune d'un singe s'accroche à sa mère par ses propres efforts. Pour un aspirant, il lui est demandé de faire un effort pour tenir l'association avec la hiérarchie du Maître de Sagesse et des disciples. Ils ne sont plus protégés en tant que nourrissons!

Contrairement au vacher et au bon berger qui guidaient ceux qui l'entouraient, l'Instructeur du Monde guide ceux qui le suivent. Dans le schéma de l'évolution, la responsabilité que les aspirants doivent assumer augmente progressivement. De la même manière, un disciple acceptable assume une responsabilité dix fois plus grande. Les membres de la Hiérarchie (Les Maîtres de Sagesse) assument une responsabilité cent fois plus grande que celle des disciples acceptés. Il n'y a aucune spéculation attendant l'arrivée d'un sauveur! Les disciples acceptés considèrent comme un devoir de mener des actes de bonne volonté au service

de la vie environnante. À l'heure actuelle, Shambala s'efforce d'établir un réseau de personnes compétentes capables de mener le Plan avec force et courage.

S'associer à Shambala et mener le plan de travail avec force et courage, voilà ce que Shambala attend avec impatience!

Originellement conçu en Telugu par K. P. Kumar, traduit en anglais par le groupe Tapovana



Nicholas Roerich: Shambala se trouve au nord du Kailash

Message de Maître E.K.

Les symboles du zodiaque 7 : Balance





L'invention de la balance à plateaux marque la naissance du sens de la justice avec lequel l'homme mesurait sa réciprocité avec les autres. La balance mesure ce que vous donnez et ce que vous obtenez. Lorsque le Soleil traverse à nouveau l'équateur du nord au sud, le point divise l'année entière en deux parties égales. C'est

pourquoi l'équinoxe d'automne est marqué comme le premier point de la Balance. Le signe est compris comme répartition égale et justice là où Saturne est dans son exaltation. Il est connu pour la naissance des juges depuis l'époque des Écritures. Compilé par Ludger Philips





Le Yoga du Maître C.V.V.

Aphorismes aux disciples 77

- 226. Soyez régulier en m'invoquant. Je vous accorderai l'équilibre entre l'activité subjective et l'activité objective. L'activité objective aura progressivement tendance à pourvoir plus d'espace et de temps à vos activités subjectives.
- 227. Je vais vous donner la limite, mais vous devez également être responsable de vos pensées. Soyez discriminant dans vos pensées car elles sont le point de départ. Au niveau de la pensée, éliminez l'excès de pensées à l'égard de l'objectivité et votre activité dans l'objectivité. Les pensées inutiles rendront votre tête lourde et chargée et ne laisseront aucune place aux pensées qui soutiennent votre progrès subjectif.
- 228. Soyez vigilant et soyez dans le moment présent. Ne laissez pas vos pensées vous kidnapper. Les pensées vous emmèneront dans votre passé ou dans la planification de votre avenir alors qu'être dans le présent, vous présente la possibilité de Ma Présence.

Composé par Guru Prasad Kambhampati

Vidura

Enseignements de sagesse



La Loi, la Vérité, la science de la sagesse, sa pratique, et le groupe de bonne volonté, sont les sources de protection.

# **Sagesse Pratique**

Thésauriser de l'argent est un signe de faiblesse physique et de la désintégration mentale de l'individu ou d'une nation. L'argent sert à organiser les ressources et la débrouillardise. Adorer l'argent, c'est adorer le cadavre des ressources.

Maître E. K.

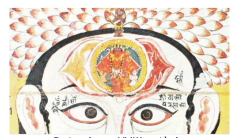


Saraswathi

Saraswathi Suktam 10 - 3

Les 33 Dévas devraient être réalisés comme les produits du Verbe. Par conséquent, pour les Dévas, le Verbe est d'une importance suprême. Les Dévas sont très chers au Verbe. Ils constituent l'Univers visible et invisible. Le Verbe est le plus cher pour le Divin. Lorsque nous orientons nos prières vers le Verbe, les Dévas des 7 plans sont profondément satisfaits. Ils sont si heureux qu'Ils nous bénissent.

Le Verbe se manifeste à travers les Dévas des 7 plans sous forme de 7 sons et de 7 tonalités musicales. Lorsque nous vénérons les 7 tons musicaux, nous méditons sur les 7 plans en nous et expérimentons la béatitude. Lorsque les 7 cordes de l'instrument sont pleinement utilisées, la musique produite nous entraîne dans des états d'extase. La musique a 7 gammes et nous avons 7 centres dans notre corps - de Sahasrara (Centre de la Tête) à Muladhara (Centre de Base). Il existe une manière de prononcer, par laquelle les centres inférieurs et les centres supérieurs fusionnent dans Visuddhi (Centre de la Gorge). Chaque fois que nous prononçons et vénérons le Verbe à travers les hymnes, les chants, les mantras ou les bhajans, le Verbe fusionne et s'exprime à travers le Centre de la Gorge, puis l'âme est en muse.



Rajasthan, XVIIIe siècle

#### Hanuman

#### Introduction 1



Hanuman, Anjaneya ou Dieu Singe comme Il est connu généralement, est l'un des plus anciens sur cette planète. Il est descendu à l'époque lémurienne et est resté sur cette planète depuis pour aider l'humanité. Au travers de divers cycles temporels et de races, Il demeure parmi les principaux aides du Divin pour établir la Loi.

Hanuman a aidé le Seigneur Rama lors de sa descente pendant le Treta Yoga. Hanuman a également apporté sa présence, qui a aidé les Pandavas (Fils de la Lumière) à remporter la grande bataille de la Mahabharata et à établir la Loi. Hanuman est une incarnation de toute sagesse. Nommez n'importe quelle science de la sagesse, et elle est là avec Lui. La vénération d'Hanuman nous octroie toute la force nécessaire pour atteindre le Divin.





Sur la Doctrine Secrète

L'espace - 12 : Brahma

C'est Brahma (neutre) qui devrait être appelé Hamsa-vahana (Celui qui utilise le cygne comme Son véhicule) et non Brahmâ le créateur. Brahma (neutre) est hamsa et « A-hamsa », comme expliqué ci-dessous.

Hamsa est égal à a-ham-sa, trois mots signifiant « Je suis Lui » (en anglais), tandis que divisé d'une autre manière encore, il se lira « So-ham », « Il (est) je » — Soham étant égal à Sah, signifiant « Il », et aham, signifiant « je », se traduisant par « je suis Lui ».

Rien qu'en ceci est contenu le mystère universel, la doctrine de l'identité de l'essence de l'homme avec l'essence de Dieu, pour celui qui comprend le langage de la sagesse. D'où le glyphe et l'allégorie de Hamsa, et le nom donné à Brahma (neutre) (plus tard, au Brahma mâle) de « Hamsa-Vahana », celui qui utilise le Hamsa comme véhicule.

\* \* \* \* \*

Cette leçon illustre le Brahma comme les dimensions neutre et masculinefemelle.

La doctrine de l'identité de l'essence de l'homme avec l'essence de Dieu est soulignée comme le point culminant de toute sagesse.

D'après la sagesse de l'Orient, les déclarations des Upanishads qui présentent avec insistance cette compréhension sont appelées Maha Vakyas ou les grandes déclarations.

Pour l'étudiant, elles sont présentées ici pour la contemplation et la compréhension plus approfondie :

Tvam Asi ((तत्त्वम्असि)) - traduit par "Cela que tu Es" (Cela tu es), (Chandogya Upanishad)

AhaṁBrahmāsmi (अहंब्रह्मास्मि) - "Je suis Brahman", ou "Je suis Cela" (Brihadaranyaka Upanishad)

Ayam Ātmā Brahma (अयम्आत्माब्रह्म) - "Ce Soi (Atman) est Brahman" (Mandukya Upanishad)

donc 'ham - je suis Cela (Isha Upanishad) sarvamkhalvidam brahma - Tout est Brahman (Chāndogya Upanisad).

# Composé par Rama Prasad Joshi



Brahma sur Hamsa



# Saturne Sam - La clé de Saturne

Triambakam

Celui à trois yeux s'appelle Triambaka en sanskrit. Les 3 yeux ne sont que les trois points qui régulent la triple nature de la matière, de la force et de la conscience. Celui qui régule est au-delà des trois. Il est le Maître des trois. Il est le 4ème. Celui qui est au-delà y entre aussi.

Tandis que les 3 sont dans l'Un, l'Un est également dans les 3. La relation avec ce Un se référe à Dieu dans les diverses théologies sous différents noms. Au-delà des noms, la capacité à gérer la matière, la force et la conscience est la maîtrise. Le chercheur de vérité tente d'atteindre une telle maîtrise. Se relier à l'Un au-delà des trois et transcender ainsi la nature est ce qui est visé par la récitation du Mantra Mrityunjaya, qui est comme ci-dessous :

# Om! TriambakamYajamahe SugandhimPustivardhanam Urvarukamivabandhanath Mrityormuksheeyamaamritaat



## Le Discipulat

## Faire le pont



Par moments, notre vie intérieure et notre vie extérieure peuvent sembler déconnectées et constituées de forces opposées. Lorsque nous nous concentrons sur ces différences apparentes, l'écart se creuse, la compréhension diminue et nous expérimentons le monde subtil et matériel comme des entités distinctes. Il existe pourtant la possibilité de transformer consciemment cet écart en la Voie Dorée du Milieu qui agit comme un agent qui fait le pont entre les dualités, dans toutes les directions.

Développer des personnalités imprégnées par l'âme nous oblige à être des bâtisseurs, des connecteurs se concentrant sur l'Essence, le dénominateur commun, formant le sol stable, la pierre angulaire qui, dans ses atouts, vise une construction qui n'est pas sensible aux conditions météorologiques changeantes, pour ainsi dire, ni sujette aux accidents et aux effondrements fréquents, mais reste inébranlable comme un pilier de fraternité et de coopération, de synthèse.

Composé par Ute et Peter Reichert

# Sagesse Pratique

La neutralité est le Yoga.





# Bonne chance à partir de ton anniversaire 7

Si vous êtes né entre le 22 septembre et le 23 octobre : Vous pouvez trouver votre bonne chance dans les lignes suivantes. Méditez ce qui suit pour avoir le courage et l'espoir qui sont cachés dans les grottes de votre conscience la plus intime.

#### Balance

Diviser - Peser - Distribuer Égalité - Justice - Tranquille Partager - Supplément - Contribuer.

Maître E.K.





# Vie et Enseignements du Maître Jésus

Partie 5 : Naissance de Jésus 2

Au moment de sa Naissance, Jésus était un yogi qui avait atteint l'immortalité. La naissance d'un yogi est différente de la naissance des êtres ordinaires. Ils ne font pas l'expérience de l'enfer utérin, car ils n'ont pas de karma sanchita. L'être vivant est une combinaison des intelligences du Soleil et de la Lune. Dans le cas de la naissance d'un Yogi, alors que son aspect Lune grandit dans le ventre de sa mère, son aspect Soleil est sur la tête de son père. Lorsque le corps de l'enfant, composé des cinq éléments, sort du ventre de la mère, l'aspect soleil est attribué au corps de l'enfant.

Pour cette raison, le mode de naissance de Jésus est différent du mode de naissance des autres êtres vivants. Tous les yogis naissent de la même manière. Selon la Bhagavata Purana, Sri Krishna est également né de la même manière. Lorsque ce secret est connu, le sentiment que Jésus n'est pas né dans le sein de Marie est également vrai. Dans le cas des êtres ordinaires, au septième mois, l'aspect solaire de l'être atteint l'aspect lunaire en grandissant dans l'utérus. Cela est interprété comme le Seemantha Sanskar. Dès lors, l'être vit l'enfer utérin pendant 90 jours (7, 8, 9 mois). Il y a eu diverses manœuvres ignorantes pour expliquer le mystère ci-dessus concernant Jésus. D'une certaine manière, la naissance de Jésus est miraculeuse car elle s'est produite comme la naissance des hommes incarnés.

#### Comètes

Les comètes apparaissent lorsque les Mahatmas naissent, lorsqu'ils quittent leurs corps physiques et lorsque de grands événements commencent sur Terre. A l'endroit où la queue de ces comètes touche la terre, un Mahatma apparaît ou le début d'un grand travail se produit. C'est une croyance.

Ramakrishna Paramahamsa, par exemple, voit une étoile se lever de Varanasi, traverser le ciel et descendre sur Calcutta. Il perçoit qu'un prédicateur est né qui diffusera sa philosophie dans le monde. Ainsi, il voit la naissance de

Vivekananda. Il perçoit Vivekananda, comme une personne connaissant le Brahman, qui descend comme une partie de Shiva. Il voit et touche Vivekananda, un membre du Brahma Samaj et initie le travail de bien-être mondial.

De plus, avant la descente de l'énergie du Verseau dans Kumbhakonam, une comète est entrée dans l'anneau terrestre et a touché la Terre le 31 mars 1910, et l'énergie a été reçue par Maître C.V.V., disent les pratiquants du Bhruktha Rahitha Taaraka Raja Yoga.

Également, une grande comète est venue dans l'anneau terrestre et est entrée dans le royaume juif d'Israël, au moment de la naissance de Jésus.

#### Les Trois Mages 1

Suivant le parcours de la comète, trois mages se rendirent depuis l'Himalaya vers Bethléem, le village où Jésus est né, bénirent le bébé et offrirent des substances aromatiques à Marie et Joseph. Ces trois mages étaient connus de Joseph et de Marie. Tous appartiennent à la Hiérarchie des Maîtres qui réalisent le Plan Divin.

La Bible dit que l'Un des trois mages est l'incarnation de l'amour, Un autre est l'incarnation du pouvoir et l'Autre est l'incarnation de la connaissance. On a appris seulement récemment qu'il s'agissait respectivement de Maitreya Maharshi, Maruvu Maharshi et Devapi Maharshi.

Depuis le début du Kali Yuga, ces trois Maîtres ont fait preuve d'une grande détermination et ont commencé à transmettre abondamment la sagesse divine aux êtres humains. Avec la bénédiction de l'Instructeur du Monde Sri Krishna, ils ont relevé le défi du Maha Yagna consistant à transmettre abondamment la sagesse divine jusqu'à la fin du Kali Yuga.

Joseph, Marie et Jésus ont été bien formés par eux. Avec la détermination d'octroyer l'amour et la sagesse aux pays occidentaux, ils ont annoncé la naissance de Jésus. Leur volonté est que pendant les deux mille cent soixante prochaines années, la vie et les enseignements de Jésus influencent les êtres dans la voie de l'amour et de la sagesse.





# Les Sept Sons Semences 1

Comme dit précédemment, le Centre du Cœur est la porte d'entrée vers toute Existence Intérieure et plus réelle. Il y a une ouverture vers le cœur qui vous mène dans le système spinal où se trouvent les tourbillons d'énergies sous forme de chakras, de la Tête à la Base. Tandis que OM vous conduit dans les Chambres Intérieures, vous écouterez les Sons Supérieurs, se produisant sur la base de Sushumna.

Il y a sept sons semences (les sons semences sont selon le Tantra des Mille Noms de la Mère du Monde Lalitha, ou "Tantra de Lalitha Sahasranama".) qui fonctionnent dans les sept chakras et chaque son semence a son compagnon sous forme de groupes de sons. En tant qu'étudiants en occultisme, vous savez que chaque chakra possède certains pétales.

Le chakra de base a quatre pétales et chaque pétale est le produit d'un son. Il y a quatre sons qui forment les quatre pétales, et il y a un son semence qui se situe entre les quatre sons, comme le son central. Le son semence dans le Centre de Base est DAM et les quatre sons appelés les quatre pétales, ensemble, permettent la manifestation de toute la matière physique relative à notre corps. Une fois que nous savons comment travailler avec ces sons, nous pouvons aussi construire notre corps physique selon un ordre.



## **OM Namo Narayanaya**



# L'Enseignant 3 - Sri Ramanuja 2

Ramanuja fut inspiré par le mantra et son pouvoir. Il ne pouvait pas le contenir en lui. Il gravit rapidement le gopura oriental du temple de

Srirangam, interpella les habitants du village à haute voix. En voyant les jeunes au sommet du temple, les foules se sont rassemblées. Ramanuja a parlé d'une voix forte : « La grâce du Seigneur m'a visité. Il m'a été donné le son qui nous permet d'être libérés du monde. Je souhaite partager ceci avec vous tous, car je vois en vous mes frères et sœurs qui sont empêtrés dans le monde de diverses manières. Écoutez le mantra que je prononce et chantez-le autant que vous le pouvez chaque jour. Cela vous permettra de rester à flot dans cette vie terrestre. » En disant cela, Ramanuja a donné le mantra de 8 syllabes. Le grand public s'est réjoui. Mais le professeur qui avait initié Ramanuja est devenu furieux. Il regarda Ramanuja et dit : « Personne n'a jamais commis un crime comme vous l'avez fait aujourd'hui. Je sens que vous m'avez blessé avec un poignard au centre de mon cœur. La douleur que je ressens vous maudira pour votre acte totalement irresponsable. Ramanuja se prosterna aux pieds de son enseignant et dit : « Maître, même si je suis condamné au fond de l'enfer, je m'en fiche. La joie de transmettre la clé de la libération au grand public nous garde, vous et moi, éternellement joyeux, peu importe où nous sommes. Quand nous sommes avec Narayana, peu importe où nous serons envoyés après cette vie. » L'enseignant fut stupéfait par la réponse. Il a pris Ramanuja par les épaules et l'a serré dans ses bras en disant : « C'est toi l'Elu. Vous êtes venu pour sauver les simples, les crédules et les communs. Vous êtes l'enfant de la grâce. Puisse votre sentier de grâce soulager avec grâce les souffrances des ignorants et les élever dans le royaume de la lumière. Telle était la profondeur de Ramanuja. Il a vécu dans le sud de l'Inde pendant 100 ans, initiant les masses au mantra de Narayana. Le nom de Ramanujacharya est ainsi devenu indissociable du mantra et la mention de cet épisode est donc inévitable lorsqu'on parle de Narayana. En accord avec « Le Plan », douze apôtres appelés Alwars se trouvaient autour de lui pour pratiquer et propager le mantra. Les histoires des douze Alwars sont des exemples exceptionnels d'abandon de soi dans le « sentier de la grâce ».

#### Le World Teacher Trust

Lignes Directrices à l'intention des membres, 102 - 104



- 102. Une autre dimension importante de l'Instructeur du Monde est de transmettre la Sagesse. L'Organisation de l'Enseignant du Monde (The World Teacher Trust) met l'accent sur la pratique de la Sagesse et sa transmission à ceux qui la recherchent.
- 103. Les étudiants sont aidés à se transformer en aspirants. Les aspirants sont aidés à se transformer en disciples. Les disciples expérimentent sur euxmêmes jusqu'à ce qu'ils trouvent une guidance depuis l'intérieur.
- 104. Les guides (initiés de la 3e initiation) entrent en contact avec ceux qui recherchent une guidance intérieure. Telle est la Hiérarchie de l'Instructeur du Monde. Des étudiants aux aspirants, aux disciples, aux guides (Maîtres de la 3ème initiation) et à l'Instructeur du Monde.



La Montagne du Maître, Nilagiris



#### Sur la Guérison

# Introduction 2. La Compréhension Fondamentale 21

Dans les temps anciens (en Inde), les gens avaient une notion de se retirer dans les forêts une fois le travail

terminé. Ils faisaient pénitence et rejetaient le corps. Ou bien ils avaient l'habitude de se lancer dans un pèlerinage sans fin et déposaient le corps quelque part en chemin. Ils accomplissaient leurs objectifs à environ 60 ans. Ils installaient leurs substituts dans tous les domaines de vie et se retiraient de la vie. Ils portaient avec eux la responsabilité de veiller à ce que d'autres continuent ce qu'ils faisaient, afin que leur absence de la scène n'affecte pas le rythme de la vie dans les cercles domestiques et sociaux. Les Rois, les Prêtres et d'autres suivirent cette voie. Ils ont cessé de s'éloigner du cœur de la société, échappant ainsi à leur fardeau, pour la génération suivante. Dans leur système, il n'y avait pas besoin de maisons de retraite. Shankaracharya, le Grand Maître se retira ainsi dans les vallées de l'Himalaya, accomplissant son objectif à l'âge de 30 ans. Même jusqu'à la fin du siècle dernier et au début de ce siècle, il y avait des Initiés qui entraient en Samadhi et se libéraient du corps mortel. Le guérisseur est censé garder cela à l'esprit lorsqu'il travaille avec des personnes âgées.



Shankaracharya



Sanat Kumara

# La volonté d'être avec le Seigneur 4

Quand on s'accroche à la volonté d'être avec le Divin, on s'accroche à la pensée du Divin tout en étant en action. Pour celui-ci, un autre monde s'ouvre à l'intérieur du monde. Le monde et le monde subtil sont simultanément ouverts et le toucher continu du Divin est ressenti tout au long de la journée. Il est dit que ces personnes sont en méditation tout au long de la journée. La méditation n'est qu'un état de connexion avec le Divin. Le lien peut même exister lorsque l'on est dans l'action quotidienne, lorsque l'on se trouve dans différentes situations avec différentes personnes. Ainsi, les étudiants avancés entrent dans l'état méditatif tout au long de la journée et dorment en lien, se réveillent en lien, méditent en lien et travaillent dans le monde en lien.



Burton Callicott (1907-2003): Lever de lune

# Septième Rayon et Magie

# L'arrivée du 7ème Rayon - 24



Le travailleur du Nouvel Âge a la tâche d'amener la synthèse entre les deux, esprit et matière, positionnés à l'opposé et de faire mieux comprendre qu'ils ne sont pas, en vérité, opposés mais qu'ils sont complémentaires l'un l'autre. La forme ou l'activité en elle-même ne sont pas mauvaises. C'est le motif et la source de l'impulsion qui les fait paraître mauvaises. Si le motif est pur, le résultat est dans l'ordre divin. Si la source de l'impulsion est l'âme et non sa nature inférieure, alors le résultat est l'harmonie.

D'un autre côté, si le motif est égoïste et non dans l'intérêt du bien commun, alors ce qui s'ensuit n'est que le mal. Si l'impulsion à l'action vient de la nature inférieure de l'individu, alors le résultat est davantage orienté vers la satisfaction de ses désirs égoïstes, et dans le processus, beaucoup de négativité se manifeste.

Dans les deux cas, la forme et l'activité ne sont que des outils impersonnels. Elles n'en sont pas la cause et n'ont rien à gagner du résultat. Si nos mains ont fait quelque chose de mal et que nous sommes dégoûtés du résultat, serait-il juste de se couper les mains ? Un tel idiot n'aurait alors pas les mains nécessaires pour accomplir ne serait-ce qu'un seul acte de bonne volonté.

C'est l'un des 'truismes' dont parle Maître DK : « Les bonnes motivations créent les bonnes actions et les bonnes formes. » Cette ligne de pensée et de compréhension de l'aspirant au nouvel âge modifierait progressivement la compréhension déséquilibrée de la question.

Composé par Guru Prasad Kambhampati



#### Rencontres Eclairantes

# Sreebhashyam Appalacharya Swamy 7

Il y eut encore une autre réunion au Sree Krishna Ashram dans lequel les deux s'étaient rencontrés plus tôt. Après la rencontre, Saukumarya s'est approché confidentiellement de Sree Appalacharya et lui a dit : « Swamy, depuis un an, la dame de cette propriété insiste pour que j'hérite de cette propriété pour continuer les actes de bonne volonté. Elle dit que le Seigneur Krishna qu'elle vénère lui laisse entendre de temps en temps qu'après elle, cette propriété devrait m'être remise pour que j'en fasse un bon usage. J'hésite à le faire. Même les anciens de la ville me pressent gentiment de lui faire plaisir. Je ne sais pas si je dois assumer cette responsabilité. Mon travail a peu à voir avec les propriétés. Je m'occupe des personnes et de leur élévation au mieux de mes capacités. Je préfère développer les personnes plutôt que de développer des propriétés à des fins philanthropiques. »

Le Swamy a souri et a dit : « Je fais partie de ceux qui l'ont encouragée à léguer la propriété en votre faveur. Vous êtes la meilleure personne pour cette responsabilité. Votre vie est un exemple de garant. Vous êtes une personne de confiance aux yeux des aînés. Mieux vaut cela, c'est entre vos mains pour son bon développement. Veuillez l'accepter sans hésitation. N'hésitez pas quand les choses sont proposées avec bon cœur. La dame nous est connue depuis des décennies. Elle est vraiment une dévote de Krishna. Quand Krishna prend une décision, pourquoi devriez-vous hésiter ? Allez-y et accomplissez les formalités. Ce sera pour le bien de la société.

La propriété a été acceptée en héritage en faveur du Cercle de Bonne Volonté, une association caritative fondée par Saukumarya en 1985. Depuis 2006, diverses activités de service sont réalisées dans les locaux de la propriété, en plus de nombreuses autres activités de service du Cercle de Bonne Volonté. Sreemaan Sreebhashyam Appalacharya Swamy a été honoré par L'Organisation de l'Enseignant du Monde (The World Teacher Trust) pour les services remarquables rendus aux fidèles de la région côtière nord de l'Andhra. Il est

resté un aîné affectueux pour Saukumarya.

« Vous respectez totalement les aînés. Les actes que vous accomplissez sont véritablement alignés en termes de cœur, de mental et de corps. Pendant dix ans, j'ai eu de nombreuses interactions avec vous. Dans toutes ces rencontres, votre état d'alignement me plaît profondément. Dans le coeur, j'ai une place de respect pour vous. Puisque vous êtes plus jeune, chaque fois que vous offrez vos salutations à mes pieds, je ne peux pas dire non. Mais je vous dis que j'ai des frissons quand vous faites cela. C'est vrai. Je serai heureux de vous serrer dans mes bras plutôt que de recevoir votre pada namaskaram (toucher les pieds des aînés) », a déclaré Sree Appalacharya Swamy en 2002. Saukumarya a humblement répondu : « Néanmoins, je continue de toucher vos pieds chaque fois que je vous rencontre. Sans ce geste, je suis très mal à l'aise avec moi-même. S'il vous plaît, ne niez pas ce privilège. La Lumière est Une. Les Serviteurs de la Lumière devraient toujours s'incliner partout où la lumière est expérimentée, et particulièrement lorsqu'elle est remarquée chez les aînés.



Krishna-Ashram, Visakhapatnam 2011

# Uranus L'Alchimiste de l'Age

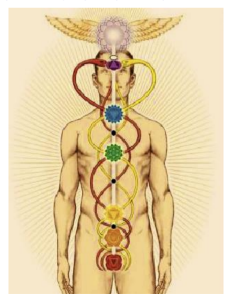
# Uranus est le pont entre le Terrestre et Supraterrestre 8



"Télégraphiez-moi, je vous rappellerai." A votre appel télégraphique le Maître téléphone! Cela signifie qu'il donne la Présence à travers le son. Le son est gouverné par Jupiter; le Maître est évidemment jupitérien. Il est Maître Jupiter; il répond à votre appel et donne la Présence au travers du son. Le Maître peut appeler, si vous L'invoquez avec ardeur. Il construit le pont et descend vers vous. En fonction de votre discipline ou discipulat, il établirait même le pont pour toujours!

La pratique antérieure du yoga consistait à élever la Kundalini par des pratiques humaines avec l'aide de gourous. Maintenant, le chemin est celui de la Grâce. Elle descend pour provoquer votre ascension. Le sentier du Maître est donc appelé Raja Yoga de la Kundalini. La présence du Maître fait appel à la Kundalini d'abord jusqu'à la gorge et, plus tard, jusqu'au point le plus élevé

du front. Il s'agit de l'ascension de la Balance vers les Gémeaux et plus tard des Gémeaux vers le Verseau. L'humanité est dans les passions matérielles liées à la Balance.





Maître EK

Vishnu Sahasranamam

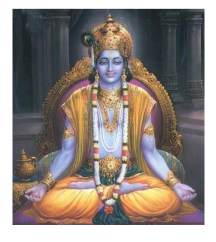
Strophe 9, 1

#### Signification

Invoquez le Seigneur comme le Seigneur de l'individuel et comme celui qui devance par sa vaillance ; celui qui a un arc et qui est plein de ressources ; qui a une succession particulière de choses et qui traverse les choses. Il est le plus élevé qui ne peut pas être effrayé. Il est le fidèle, l'accompli et l'ardent.

#### Explication

1. Le Seigneur intérieur, le Seigneur de l'atome, de l'individu et de l'univers. Le mot Iswara signifie la Lumière qui imprègne et influence l'unité individuelle, en particulier dans un sens administratif. Les Védas expliquent que tout ce qui existe dans ce monde est vécu et gouverné par Iswara. La Bhagavad Gita dit qu'll vit dans le cœur de chaque être et le fait travailler et tourner autour de Lui-même. Patanjali dit que le Seigneur est la Lumière de l'Âme pour laquelle nous pratiquons le yoga. Méditer sur Lui nous mènera à l'état de yoga.











La troisième pulsation du Prana, également appelée Prana (inspiration), est en corrélation avec le feu, tout comme Vyana Prana se rapporte à l'Akasha et

Udana Prana se rapporte à l'air. La force de l'inspiration détermine le feu dans le corps, exprimé sous forme de chaleur. Autant l'on inspire efficacement, autant l'on absorbe le feu de la vie. L'inspiration, le troisième Prana, permet de construire le corps vital fort et résistant aux maladies lorsqu'on l'utilise de manière appropriée. Il permet l'expiration d'Apana par l'inspiration de l'oxygène de l'environnement. Cela permet également l'expiration tout aussi forte qui rejetterait les gaz carboniques présents dans le corps humain.

Un exercice de bonne inspiration de 24 minutes permet de chauffer le corps à son niveau optimal. Là où le Prana est dominé par Tamas, l'exercice est recommandé pendant encore plus longtemps. Le Prana reçu par l'air et les rayons du soleil ainsi que par l'eau et la nourriture serait bien assimilé grâce au pouvoir du Prana. L'assimilation de la nourriture et des boissons, en tant que telle, appartient à la quatrième pulsation pranique appelée Samana. Mais l'inspiration donne de la force à l'expiration (Apana) ainsi qu'à l'assimilation (Samana Prana). Les cellules du corps ont tendance à transporter le feu du Prana, par conséquent la lourdeur déposée dans les cellules du corps est brûlée. Les graisses sont brûlées efficacement, permettant au corps de surmonter l'ennui, la somnolence, le sommeil excessif et la stupeur. Il permet la circulation du sang dans les canaux subsidiaires jusqu'à l'extrémité du système circulatoire sanguin.

Dans les pratiques de Yoga, ce Prana est utilisé pour générer le feu de la Kundalini qui est le résultat de l'union du feu au centre de base, dans les cellules du corps et avec le feu généré dans la rate. Le feu dans les cellules est considéré comme la chaleur latente ; le feu pranique dans la rate est considéré comme la chaleur active. Au travers de pratiques scientifiques comme la respiration, ces deux feux trouvent leur union dans le centre de base, résultant en le feu de la Kundalini. Lorsque le feu de la Kundalini se

produit, la personne se sent illuminée intérieurement et développe des perceptions extra sensorielles.

Cette troisième pulsation pranique, étant le principe médian des cinq pulsations praniques, doit être préservée à tout prix pour des raisons de santé, de longévité et de transformation souhaitable du corps. La voie d'inspiration depuis les narines jusqu'aux poumons doit être saine, forte et exempte de maladies. Puisque cette pulsation pranique relie l'air extérieur à l'air intérieur et le prana extérieur au prana intérieur, il lui est accordé la plus haute importance. C'est aussi le lien avec Udana et Vyana Pranas d'un côté et Samana et Apana Prana de l'autre côté. Il sert ainsi à construire un pont entre l'objectivité et la subjectivité et entre les états supérieurs et inférieurs de la conscience humaine. Par conséquent, ce Prana est considéré comme important dans le domaine de la santé ainsi que dans le domaine du yoga.

Dr. K. Parvathi Kumar Site Web: www.paracelsus-magazin.ch/en





#### La hiérarchie féminine

#### Partie 18

Cette triplicité est ce que représente la Trinité. Leur nature doit être comprise. Nous disons Shiva, Vishnu et Brahma. A ce moment-là, à travers le Troisième Logos Brahma, comme je l'ai dit hier, toute cette

activité se produit. Quand nous pensons à la Hiérarchie Féminine... Ce qui est au-delà de la triple nature est la pure conscience. Cette conscience pure, comme je l'expliquais, était tour à tour statique et dynamique. Lorsqu'elle est statique, c'est Pralaya. Lorsqu'elle est dynamique, elle est création dans son devenir. Cette pure conscience à travers le Créateur commence à se manifester en un triple canal. Cela devrait être compris.

En nous aussi, lorsque nous nous éveillons et avant de penser à une pensée, il y a en nous une nature dynamique qui n'est pas encore en action. Avant notre réveil, la nature est également là mais est fusionnée avec l'existence. Il y a ensuite l'émergence de la nature comme l'état secondaire. Une fois apparue, elle a tendance à être dynamique. Lorsqu'elle est dynamique, elle devient un triple flux. Ce triple flux constitue la base de toutes les manifestations ultérieures. C'est là que nous arrivons... Lorsque nous nous éveillons le matin, c'est la nature qui vous pousse à faire quelque chose - la volonté, puis la connaissance, et ensuite l'action. Ce triple est déjà un troisième état de la nature. S'il vous plaît, comprenez cela. Il y a l'aspect statique de la nature qui est avant la création. Il devient dynamique. Lorsqu'il devient dynamique, une nature triple en émerge. La nature triple est déjà le troisième état de la nature. Lorsque nous essayons de comprendre la création du point de vue de la nature, il y a l'Absolu, et il y a la nature pure dynamique, et il y a une nature triple. Tout ce qui est créé l'est sur la base de cette triple nature. C'est ainsi que nous disons dans les Écritures, « motivés par la Trinité, le Créateur, le Troisième, Il constitue la base de toute nature ultérieure. L'action s'appelle le Kriya Shakti. Grâce au Créateur, la nature antérieure trouvera son expression dans un triple canal. C'est ainsi que le Créateur commence à créer.

Extrait des enseignements de la vie de groupe du Dr K. Parvathi Kumar, Visakhapatnam, janvier 2016 ; non relu par l'auteur, pas une transcription complète, peut contenir des erreurs.

# Histoire pour les Jeunes

#### Sur le Service

Tout service, grand ou petit, est une contribution au bien-être et chaque serviteur est un bienfaiteur pour l'humanité.

# 6. Les Signes

L'Etoile d'Allahabad leur montra le chemin. Ils visitèrent Sarnath et Gaya. Partout sur leur chemin, ils trouvèrent la religion profanée. Ils rebroussèrent chemin. À la lumière de la pleine lune, ils se souvinrent des paroles du Christ. Lors d'une marche nocturne, le guide s'était égaré. En cherchant, ils trouvèrent le Christ assis sur une colline de sable. Il regardait le sable inondé de clair de lune.

L'un des voyageurs se tourna vers lui : "Nous nous sommes égarés et devons maintenant attendre les signes des étoiles."

#### Jésus répondit :

"Que signifie pour nous un chemin, R. M., quand le monde entier nous attend?"

Il prit un bâton de bambou, dessina un carré autour de son pied et dit : « En vérité, je vous le dis, avec des pieds humains. » Puis il laissa une empreinte de sa main, l'entoura d'un carré et dit : « En vérité, je vous le dis, avec des mains humaines. » Entre les carrés, il dessina l'image d'un pilier couronné par un arc : « L'Aum entrera dans la conscience humaine. Ici, j'ai dessiné un pilier avec un arc et j'en ai posé les fondations dans les quatre directions. Si un jour le temple sera construit par des mains et des pieds humains, avec, en lui, le pilier que j'ai fondé, alors laissez les bâtisseurs réussir par mon chemin. Pourquoi devrions-nous nous attendre le chemin lorsqu'il est devant nous ? »

Puis il se leva et brouilla le dessin. "Lorsque le nom du temple sera prononcé, l'inscription devra apparaître. En souvenir de ma constellation natale, le carré et les neuf étoiles brilleront au-dessus du temple. L'empreinte de ma main et de mon pied sera inscrite sur la première pierre." Ainsi parla-t-Il le soir de la nouvelle lune.

Intense était la chaleur du désert.

De : On Eastern Crossroads. Légendes et prophéties d'Asie. Agni Yoga Society 2017 (collecté par Helena Roerich).

Au cours de leurs voyages à travers l'Himalaya, Helena et Nicholas Roerich ont écrit des histoires, des légendes et des prophéties qui leur ont été racontées par les habitants. Les histoires ont un objectif et un style différents. Nicholas est très présent en tant que narrateur dans ses histoires, tandis qu'Helena disparaît derrière les histoires. Elle les publie en 1930 sous un pseudonyme. En 1992, « l'Agni Yoga Society » a révélé sa paternité dans la 2e édition. Comme Helena a souhaité garder l'anonymat, l'éditeur a exaucé son souhait dans la 3e édition.



Nicholas Roerich: Signes du Christ

# Fenêtre pour le Service Mondial Nouvelles et Activités (Apports bienvenus)

#### **ARGENTINE**

Nom du Groupe: Groupe Litoral

Contact: Indiana Spada, yayisantafe@yahoo.com.ar

Adresse: Francia 2442, 3000 Santa Fe (Santa Fe), Argentine

Téléphone: +54 3424607123, +54 3424354330 (espagnol), +54 93425131948

(anglais)

#### Activités, partie 1

Méditation : Nouvelles et Pleines Lunes ; Solstices et équinoxes.

Dhanishtha

- Rituel du Feu les dimanches à 9h.
- Etude de l'astrologie.
- Cours de yoga et de relaxation.
- Rassemblement de groupe le 24 mars pour le début de l'équinoxe d'automne.
- Appel à CVV en ligne tous les jours à 06h30 et 18h30.

#### Service

Aide à "Los Sin Techo", une activité dans laquelle le groupe est très engagé. « Los Sin Techo » est une organisation non gouvernementale qui œuvre pour le développement intégral et l'organisation communautaire du secteur marginalisé de la ville de Santa Fe, en Argentine. Depuis 1985, elle a développé des initiatives visant à trouver des réponses aux problèmes structurels des plus pauvres.

#### Rituel du Feu

Tous les dimanches à 9h00, au cours de l'année 2023, nous avons réalisé le Rituel du Feu en suivant l'enregistrement d'une des versions spécialement remise par le Maître KPK aux membres de notre Groupe Litoral.

Pour ce rituel, un espace a été spécialement préparé dans le patio de notre siège social, au 2442 Francia Street, dans la ville de Santa Fe.

Même s'il n'y a pas eu une grande participation cette année, cela a suffi à maintenir ce service de guérison planétaire à travers Agni. Il est offert au

bénéfice de l'Humanité.

Après le rituel, nous lisons et partageons nos impressions sur les mantras mystiques de Maître CVV (un par semaine et nous recommençons le cycle).

#### Rencontres de méditation

Nées au cours des années 2021 et 2022, au cours desquelles de nombreuses activités se sont déroulées via Internet, ces soi-disant rencontres de méditation ont été proposées comme une approche de la méditation pour les personnes intéressées.

Au cours de ces années, elles se déroulaient virtuellement sous la forme de 8 réunions hebdomadaires d'une durée d'une heure, au cours desquelles était suivi un programme visant à emmener ceux qui voulaient s'engager sur le chemin de la méditation, de la visualisation guidée vers des moments d'approche de l'âme, en suivant toujours le enseignements de la Sagesse Ancienne que nous connaissons dans le WTT.

Trois éditions de huit réunions chacune ont eu lieu et au total elles ont été complétées par une cinquantaine de personnes.

En 2023, un programme de 12 réunions hebdomadaires d'1h30 chacune était prévu. Le schéma de base développé virtuellement a été maintenu avec l'enrichissement incontestable de la présence des personnes. À la demande des participants, le programme a été révisé et prolongé à 18 semaines.

Pour 2024, un atelier intitulé « Rencontres de méditation et de spiritualité » devrait débuter en avril car pour méditer il faut la base théorique des enseignements que nous avons dans le WTT. Ce titre rend compte de ce qui s'est fait lors de l'atelier : présentation des concepts théoriques et de la pratique.



Notre groupe de « Rencontres Méditation » en 2023.

L'Image du Mois Balance - La Pêche aux Âmes

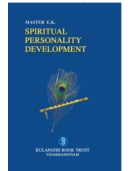


L'âme auto-rayonnante qui est en vous, ne peut se réaliser que si vous cessez de chasser le pouvoir et qu'à la place, vous recherchiez l'amour. À l'époque actuelle, c'est possible. Après la guerre du Mahabharata, c'est l'enseignement donné par le Seigneur Krishna au Seigneur Maitreya: "commençons par 'pêcher les âmes' par l'amour". Le livre La Musique de l'Âme, qui relate l'enseignement de Krishna après la guerre, parle de neutraliser tous les centres en nous par l'amour. "Laissez-moi croître non pas en pouvoir mais en amour". Lorsque vous êtes aimable, les gens s'assemblent autour de vous. C'est en partageant que l'on grandit.

Dr K. Parvathi Kumar : Séminaire sur les 14 Manvantaras, Visakhapatnam 2014 Image composée par Ludger Philips

# Revue de Livres Développement de la Personnalité Spirituelle

Avant de comprendre Dieu, la Création ou la Nature, nous devons d'abord nous



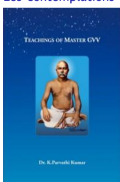
comprendre nous-mêmes. C'est ce que Maître EK a appelé « Développement de la Personnalité spirituelle » ou encore « Homme Connais-Toi Toi-même ».

Le livre « Développement de la Personnalité Spirituelle » est comme un guide dans notre vie. Si nous suivons sincèrement les enseignements de n'importe quelle conférence ou de n'importe quelle phrase donnée dans ce livre, ils transformeront la vie quotidienne en vie spirituelle et changeront également l'attitude envers la vie.

Ekkirala Krishnamacharya: Développement de la Personnalité Spirituelle Copies: Kulapathi Book Trust, Inde, kulapathibooktrust@gmail.com
PDF: https://worldteachertrust.org/\_media/pdf/en/ek/spiritual\_personality\_development.pdf

# Enseignements de Maître CVV. Une Compilation

Les contemplations et les méditations ne sont possibles que lorsque l'étape



fondamentale est atteinte. Aligner la pensée mentale, la parole vocale et l'action physique est le besoin fondamental du discipulat. À moins que les trois ne soient alignés, on ne peut pas passer au travers de son propre mental objectif. Pour que les trois s'alignent, des efforts conscients doivent être faits.

Le livre « De la plume de l'Enseignant » du Dr K. Parvathi Kumar donne en 88 sections des réponses à des questions sur une variété de problèmes liés au discipolat en tant que mode de vie.

K. Parvathi Kumar: Enseignements de Maître CVV. Une

Compilation

Exemplaires: Dhanishta Editions, Visakhapatnam, Inde,

https://www.aquariusbookhouse.com/

PDF: https://worldteachertrust.org/\_media/pdf/en/teachings\_of\_master\_cvv.pdf

# Dates Septembre/Octobre 2024 astrologiquement importantes

| 22.09.         | 11.13 | ⊙ → △ / Soleil dans la Balance                                                    | =                                                      |  |
|----------------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|--|
| <b>22.0</b> 3. | נד.דו | Equinoxe de l'automne: Contemplation sur                                          | r la Hiérarchie Féminine                               |  |
| 24.09.         | 09:09 | • Début de la 8° phase de la lune décrois.                                        |                                                        |  |
| ♂<br>♂         | 03.03 | (Fin le 25.09. à 08:41h)                                                          | 0 01 11 = 7 2 2 11 2                                   |  |
| 27.09.         | 09:50 | Début de la 11 <sup>e</sup> phase de la lune décrois.                             | O 04°42′ - 2 / D 04°42′ δ                              |  |
| Q              |       | Contemplation sur Šiva, le 1er Logos cosmic                                       |                                                        |  |
| 01.10.         | 18:09 | Début de la phase de nouvelle lune                                                | O 08°58′ <u> </u>                                      |  |
| ď              |       | Contemplation sur «La Promesse»                                                   | and property to all minimum to bringle polices the sec |  |
| 02.10.         | 20:49 | Nouvelle lune de la Balance (Éclipse solaire)                                     | O 10°04′ △ / D 10°04′△                                 |  |
| ğ              |       | ⊙ dans la △ – 1° au 10° phase de lune ascendante:                                 |                                                        |  |
|                |       | Vénère la descente du rayon lunaire par la                                        |                                                        |  |
|                |       | la Mère impénétrable. Cette vénération a s                                        | on point culminant le jour                             |  |
|                |       | de la 10e phase de la lune ascendante (Fes                                        | tival de Durgâ).                                       |  |
| 09.10.         |       | 1874: Anniversaire de Nicholas Roerich                                            | _                                                      |  |
| 10.10.         | 09:02 | O Début de la 8 <sup>e</sup> phase de la lune ascend.                             | O 17°28′ ← / D11°28′ ℃                                 |  |
| 7+             |       | (Fin le 11.10. à 08:37h)                                                          |                                                        |  |
| 13.10.         | 00:57 | Début de la 23 <sup>e</sup> constellation <i>Dhanishta</i>                        | D 17°32′ 🗯                                             |  |
| $\odot$        | 05:39 | Début de la 11e phase de la lune ascend.                                          | ⊙ 20°18′ <u>        /</u> D 20°18′ <i>≈</i>            |  |
|                |       | (Fin le 14.10. à 03:11h)                                                          |                                                        |  |
|                | 21:00 | Méditation de Dhanishta (Fin de la const. de                                      | Dhanishta le <b>13.10.</b> à 23:21h)                   |  |
| 16.10.         | 17:11 | Début de la phase de la pleine lune                                               | O 23°45′ <b>△</b> / <b>D</b> 11°45′ <b>↑</b>           |  |
| Å              |       | Contemplation sur la Mère assise sur le Lio                                       |                                                        |  |
| 17.10.         |       | O Pleine lune de la Balance (Éclipse lunaire)                                     | O 24°35′ <u>△</u> / D 24°35′ <u>↑</u>                  |  |
| 23.10.         | 00:14 | 1                                                                                 |                                                        |  |
| ğ              |       | ⊙ en ¶, – Chaque soir en Scorpion: Allume une lumière pendant les                 |                                                        |  |
|                |       | heures du crépuscule à l'entrée et adore la force de serpent Kundalinî            |                                                        |  |
|                |       | qui s'enroule autour de la tige du centre de                                      |                                                        |  |
|                |       | ⊙ en 111. – Chaque lundi (28.10., 04.11., 1                                       |                                                        |  |
|                |       | Contemplation sur Šiva, le 1er Logos cosmique                                     |                                                        |  |
|                | 21:49 | O Début de la 8 <sup>e</sup> phase de la lune décrois.                            | ⊙ 00°54′¶,/D 24°54′ S                                  |  |
| 8              |       | (Fin le 24.10. à 22:28)                                                           |                                                        |  |
| 27.10.         | 01:54 | Début de la 11e phase de la lune décrois.                                         | ⊙ 04°03′ 111, /D 04°03′ 117                            |  |
| $\odot$        |       | Contemplation sur OM NAMA ŠIVÂYA (Fin le 28.10. à 03:21h)                         |                                                        |  |
| S <del>-</del> |       | Fin de l'heure d'été (HEEC 03:00h → HEC                                           |                                                        |  |
| 31.10.         | 11:23 | Début de la phase de nouvelle lune                                                | O 08°29′ M, /D 26°29′ <u>←</u>                         |  |
| 4              |       | <b>Divali-</b> Fête des lumières pour dissiper l'obscurité de la nouvelle lune la |                                                        |  |
|                |       | plus sombre; Contemplation sur La Promesse.                                       |                                                        |  |
| 01.11.         | 13:47 | Nouvelle lune du Scorpion                                                         | ⊙ 09°35′M / D 09°35′ M                                 |  |

Toutes les dates sont en HEEC (Heures d'Été de l'Europe Centrale) jusqu'au **27.10.**, après en HEC (Heures de l'Europe Centrale) du Calendrier astrologique 2024/2025«; www.worldteachertrust.org; publié par: The World Teacher Trust – Global, Edition Hier und Jetzt, ISBN 978-3-907246-95-5.



#### La Grande Invocation

Formons le cercle de bonne volonté. Omnia vincit Amor (l'Amour vainc toutes choses)

Du Sud par l'Amour, qui est pur, De l'Ouest, par la Sagesse qui est vraie, De l'Est, par la Volonté qui est noble, Du Nord, par le silence aui est d'or. Puisse la Lumière rendre belles nos vies. Oh! Hiérophante de notre rite, Que son Amour rayonne. Omnia vincit Amor (l'Amour vainc toutes choses)

Nous nous inclinons en hommage et en adoration, Du centre que nous appelons Devant la Hiérarchie glorieuse et puissante, le gouvernement interne du monde, Et devant son joyau exquis, l'Etoile de la Mer. la Mère du Monde.

Du point de Lumière dans la Pensée de Dieu. Oue la Lumière afflue dans la pensée des hommes. Oue la Lumière descende sur la terre.

Du point d'Amour dans le Cœur de Dieu, Oue l'Amour afflue dans le cœur des hommes. Puisse le Seigneur revenir sur Terre.

Du centre où la Volonté de Dieu est connue, Oue le Dessein guide le faible vouloir des hommes! Le Dessein que les Maîtres connaissent et servent.

la race des hommes, Oue le Plan d'Amour et de Lumière s'épanouisse, Et puisse-t-il sceller la porte de la demeure du mal.

De l'Avatar de Synthèse qui est omniprésent. Que son énergie se déverse dans tous les règnes.

Puisse-t-Il élever la terre iusqu'aux Rois de Beauté.

Les fils des hommes sont un, et ie suis un avec eux. Je cherche à aimer. non à hair. Je cherche à servir et non à exiger le service dû. Je cherche à guérir, non à blesser.

Puisse la souffrance apporter sa iuste récompense de Lumière et d'Amour. Puisse l'âme dominer la forme extérieure. et la vie. et toute circonstance. Et révéler l'Amour qui gît sous les événements du temps.

Que la vision et l'intuition viennent. Puisse le futur se révéler. Puisse l'union intérieure triompher et les divisions extérieures cesser.

Puisse l'Amour prévaloir et tous les hommes s'aimer.

Maître D.K.



Puissions-nous rester dans la Lumière et Remplir nos obligations et devoirs Envers la Vie qui nous environne pour être Illuminés.

Puissions-nous flotter dans l'amour et Partager un tel amour et une telle compassion Avec les autres êtres pour être comblés.

Puissions-nous nous mettre au diapason de la Volonté et Alerter ainsi nos Volontés de regarder Le plan et causer du travail de Bonne Volonté.

> Que la Lumière, l'Amour et la Volonté Synthétisent nos vies dans la vie Une.